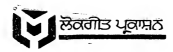
# शायित विद्या पहुल चित्र

<sup>डा.</sup> नामिरच थाल

# ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਪੁਨਰ ਚਿੰਤਨ

ਡਾ: ਰਾਜਿੰਦਰ ਪਾਲ ਸਿੰਘ



#### Adhunik Punjabi Kavita—Punar Chintan by : Dr. Rajinder Pal Singh

@ 1991

Rs. 50/-

Published by:
Harish Jain,
Lokgeet Parkashan
Sirhind—146406
Printed by:
B.D. Printers,
Jalandhar.

## ਮੁਖਬੰਧ

ਹਾਜਿੰਦਰਪਾਲ ਸਿੰਘ ਦੀ ਇਸ ਆਲੰਚਨਾ-ਪੁਸਤਕ ਨੂੰ ਪੜ੍ਹਕੇ ਮੈਨੂੰ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਖੁਸ਼ੀ ਹੋ ਰਹੀ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਪਿਛਲੇ ਦੌ-ਤਿਨ ਦਹਾਕਿਆਂ ਤੋਂ ਨੌਜਵਾਨ ਪਾਠਕਾ-ਵਿਦਿਆਰਥੀਆਂ ਵਿਚ ਆਲੰਚਨਾ ਤੇ ਆਲੰਚਨਾ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤ ਪੜ੍ਹਨ ਦੀ ਰੁੱਚੀ ਪ੍ਰਬਲ ਰਹੀ ਹੈ, ਰਚਨਾਤਮਕ ਸਾਹਿਤ ਤੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਕਰਕੇ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਪੜ੍ਹਨ, ਮਾਨਣ ਤੇ ਸਮਝਣ ਦਾ ਰੁਝਾਨ ਘਟਦਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਪੂਸ਼ੀ ਦੀ ਗੱਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਗਾਜਿੰਦਰਪਾਲ ਸਿੰਘ ਨੇ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਪੜ੍ਹਿਆ ਤੇ ਮਾਣਿਆ ਹੈ ਡੇ ਟਿਰ ਉਸ ਉਤੇ ਹੋਈ ਆਲੰਚਨਾ ਨੂੰ ਪੜ੍ਹ ਕੇ, ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਸੰਬੰਧੀ ਆਪਣੀ ਇਕ ਸਮਝ ਬਣਾਈ ਹੈ ਅਤੇ ਅਜਿਹੀ ਸਮਝ ਨਾਲ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਆਰਥਕ-ਰਾਜਨੀਤਕ ਪਰਿਪੇਖ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਬੜੀ ਸਪਸ਼ਟਤਾ ਨਾਲ ਕੀਤੀ ਹੈ।

ਸਾਹਿਤ ਦੀ ਆਲੌਰਨਾ ਦੇ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਅਜ ਬਹੁ-ਸਿਧਾਂਤਵਾਦ ਦਾ ਬੁੱਲਬਾਲਾ ਹੈ। ਨੌਜਵਾਨ ਆਲੌਚਕਾਂ ਦਾ ਹਾਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਵਿਚ ਛਪੀ, ਸਾਹਿਤ-ਸਿਧਾਂਤ ਦੀ ਹਰ ਨਵੀਂ ਪੁਸਤਕ ਦੇ ਮਗਰ ਲੱਗ ਤੁਹਦੇ ਹਨ ਤੇ ਜੋ ਪਹਿਲਾਂ ਪੜ੍ਹਿਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਉਸ ਨੂੰ ਮੁਣਾ ਹੀ ਤਿਆਰ ਦਿੰਦੇ ਹਨ, ਕੁਝ ਕੀ ਆਤਮਧਾਤ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ ਤੇ ਕੱਚ-ਪੱਕ ਧਾਰਨਾਵਾਂ ਦਾ ਮਿਸਰਣ ਕਰਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਅੰਤਰ-ਅਨੁਸ਼ਾਨੀ ਪਹੁੰਚ ਦਾ ਨਾਂ ਦੇ ਕੇ ਪ੍ਰਸੰਨ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਰਾਜ਼ਿੰਦਰਪਾਲ ਸਿੰਘ ਨੇ ਇਸ ਖਿੰਡਾਓ ਦੇ ਰੁਝਾਨ ਤੋਂ ਬਚਣ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਉਸ ਨੇ ਸਾਰੇ ਨਿਬੰਧਾਂ ਵਿਚ ਇਕੇ ਪਹੁੰਚ ਤੇ ਇਕੇ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੇਣ ਨੂੰ ਪਹਿਲ ਦਿੱਤੀ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਭਾਰਤੀ ਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਰਾਜਨੀਤਕ-ਆਰਥਿਕ ਪ੍ਰਕਰਣ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਹੀ ਉਸ ਦਾ ਮੁਲ ਮਨੌਰਥ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਮਨੌਰਥ ਹਿੱਤ ਉਸਨੇ ਬਾਵਾ ਬਰਦੇਤ, ਪਾਸ਼, ਪਾਤਰ ਤੇ ਟਿਵਾਣਾ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਸਬੰਧੀ ਬੜੀਆਂ ਅਰਥ-ਭਰਪੁਰ ਟਿੱਪਟੀਆਂ ਕੀਤੀਆਂ ਹਨ ਤੇ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਸਮੁੱਚੇ ਇਤਿਹਾਸ ਨੂੰ ਪੁਨਰ-ਚਿੰਤਨ ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ ਬਣਾ ਕੇ, ਵੀਹਵੀਂ ਸਦੀ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਇਕ ਰਾਜਨੀਤਕ-ਆਰਥਿਕ ਪਹਿਪੇਖ ਉਸਾਰਿਆ ਹੈ।

ਸਮਾਜਿਕ-ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਸੰਦਰਭਾਂ ਦਾ ਸਿਰੇ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਰਾਜ਼ਨੀਤੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਕਾਵਿ-ਪਾਠ ਨੂੰ ਉਸ ਦੇ ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਸੰਦਰਭਾਂ ਤੋਂ ਵੀ ਅੱਗੇ ਰਾਜਨੀਤਕ ਪ੍ਰਸੰਗਾਂ ਵਿਚ ਰੱਖ ਕੇ ਵਿਚਾਰਨਾ ਪ੍ਰੋੜ੍ਹ ਬੁੱਧੀ ਦਾ ਕੰਮ ਹੈ। ਰਾਜਿੰਦਰਪਾਲ ਸਿੰਘ ਦੇ ਹਿੱਸੇ ਅਜਿਹਾ ਕਾਰਜ ਆਇਆ ਹੈ, ਇਸ ਦਾ ਮੌਨੂੰ ਮਾਣ ਹੈ ਤੋਂ ਇਹ ਵੀ ਯੂਕੀਨ ਹੈ ਕਿ ਆਉਣ ਵਾਲੇ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਉਹ ਆਪਣੇ ਇਸ ਕਾਰਜ ਨੂੰ ਜਾਰੀ ਰਖੇਗਾ ਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਆਲੌਚਕਾਂ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਇਕ ਨਵੇਕਲੀ ਪਛਾਣ ਕਾਇਮ ਕਰੇਗਾ।

ਇਹ ਪਸਤਕ ਵਿਦਿਆਰਥੀਆਂ ਤੇ ਕਾਵਿ-ਰਸ਼ੀਆਂ ਦੌਹਾਂ ਲਈ ਉਪਯੋਗੀ ਹੈ ਤੇ ਉਮੀਦ ਹੈ

ਕਿ ਦੋਵੇਂ ਕਿਸਮ ਦੇ ਪਾਠਕ ਇਸ ਦਾ ਲਾਭ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨਗੇ ਤੇ ਰਾਜਿੰਦਰਪਾਲ ਸਿੰਘ ਨੂੰ ਉਸ ਦਾ ਹੱਕੀ ਜਸ-ਅਪਜਸ ਵੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਵੇਗਾ । ਮੈੰ' ਤਾਂ ਉਸ ਦੇ ਸੱਜਰੇ ਉਤਸ਼ਾਹ ਤੇ ਉੱਦਮ ਦਾ ਸੁਆਗਤ ਹੀ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹਾਂ।

ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਭਾਗ ਪੰਜਾਬ ਯੂਨੀਵਰਸਿਟੀ, ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ 18-1-1991

ਕੇਸਰ ਸਿੰਘ 'ਕੇਸਰ'

# ਭੂਮਿਕਾ

ਇਤਿਹਾਸ ਨੇ ਆਮ ਕਰਕੇ ਆਪਣੇ ਆਪ ਤੇ ਵਸਤ-ਪਰਕ ਹੋਣ ਦਾ ਕੱਜਣ ਪਾਇਆ ਹੈਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਅਸਲ ਵਿਚ ਇਤਿਹਾਸ ਬੀਡੇ ਵਿਚ ਹੋਈਆਂ, ਨਾ ਹੋਈਆਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਸਮਕਾਲੀ ਆਰਬਿਕ-ਰਾਜਨੀਤਕ ਪਰਿਪੇਖ ਤੋਂ ਉਪਜੀਆਂ ਰਾਜਸੀ ਇੱਛਾਵਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਦਾਲਣ ਦਾ ਨਾਂ ਹੈ। ਇਸੇ ਨੂੰ ਸਮਕਾਲੀ ਯੂਗ ਬੌਧ ਆਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਸੌ ਸਾਹਿਤ ਸਿਰਜਣਾ ਵਾਂਗ ਸਾਹਿਤ ਆਲੱਚਨਾ ਵੀ ਸਮੇਂ ਦੀਆਂ ਇਤਿਹਾਸਕ ਸੀਮਾਵਾਂ ਦੀ ਕੈਦੀ ਹੈਦੀ ਹੈ। ਇਸੇ ਕਾਰਣ ਸਮੇਂ ਨਾਲ ਸਾਹਿਤ ਸਬੰਧੀ ਧਾਰਨਾਵਾਂ ਬਦਲਦੀਆਂ ਰਹਿੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਨੂੰ ਪਨਰ-ਚਿੰਤਨ ਕਰਕੇ ਮੜ ਲਿਖੇ ਜਾਣ ਦੀ ਲੋੜ ਬਣੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਨੈ ਮੜ ਲਿਖੇ ਜਾਣ ਦੀ ਲੌੜ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਸਾਡੀ ਪੰਜਾਬੀ ਆਲੌਚਨਾ ਪੱਛਮੀ ਸਾਮਰਾਜ ਦੇ ਗਰਮੰਤਰਾਂ (ਮਾੜਲਾਂ) ਅਤੇ ਸੰਸਕਿਤ ਦੇ ਜੜ ਹੋ ਚਕੇ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰਾਂ ਦੀਆਂ ਉਧਾਰੀਆਂ ਬੈਸਾਖੀਆਂ ਨਾਲ ਭਰਦੀ ਰਹੀ ਹੈ, ਇਹ ਆਪਣੇ ਸਾਹਿਤ ਦੀ ਉਂਗਲ ਫੜਕੇ ਤਰਨਾ ਨਹੀਂ ਸਿੱਖੀ। ਪਰ ਹਣ ਇਸ ਪਾਸੇ ਸੌਜ਼ਿਆ ਜਾਣਾ ਸ਼ਰ ਹੋਇਆ ਹੈ ਕਿ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਇਤਿਹਾਸ ਅਤੇ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ. ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਨੂੰ ਪੜਕੇ/ਅਧਿਐਨ ਕਰਕੇ ਹੀ ਲਿਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਹਬਲੀ ਪ੍ਰਸਤਕ ਇਸ ਪਾਸੇ ਵੱਲ ਨਿਗੁਣਾ ਜਿਹਾ ਯਤਨ ਹੈ, ਇਸ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਪਰਿਪੇਖ ਵਿਚ, ਇਸ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਅਤੇ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਸਬੰਧੀ ਕੁਝ ਨੁਕਤੇ ਉਠਾਉਣ ਦੀ ਕੱਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਪਾਠਕ (ਲੇਖਕ) ਅਤੇ ਪਾਠਕ ਵਿਚ ਬਹਤਾ ਫ਼ਰਕ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਇਹ ਪਸਤਕ ਵੀ ਆਪਣੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਸਿਧਾਂਤਕ ਧਾਰਨਾਵਾਂ ਦੇ ਬਾਵਜਦ ਸਾਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਤੋਂ ਉੱਨੀ ਕ ਹੀ ਅਜ਼ਾਦ ਹੋਵੇਗੀ। ਜਿੰਨਾ ਕੁ ਪੰਜਾਬੀ ਪਾਠਕ ਆਜ਼ਾਦ ਹੈ। ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਪਾਠਕ ਵਜੋਂ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਪਾਠਕਾਂ ਨੂੰ ਇਹ ਆਲੋਚਨਾ ਦਾ ਪਾਠ ਪੇਸ਼ ਕਰਕੇ ਆਸ ਕਰਦਾ ਹਾਂ ਕਿ ਪਾਠਕਾਂ ਤੋਂ ਮੌੜਵਾਂ-ਪਾਠ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਵੇਗਾ।

> ਰਾਜਿੰਦਰਪਾਲ ਸਿੰਘ (ਡਾ:) ਪੰਜਾਬੀ ਯੂਨੀਵਰਸਿਟੀ, ਪਟਿਆਲਾ

# *ਤਤਕ*ਰਾ

|    | ਮੁਖ-ਬੰਧ                                     | 3  |
|----|---------------------------------------------|----|
|    | ਭੂਮਿਕਾ                                      | 5  |
| 1. | ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਤੇ ਪੁਨਰ-ਵਿਚਾਰ | 9  |
| 2. | ਨਕਸਲਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਤੇ ਪੁਨਰ-ਵਿਚਾਰ            | 33 |
| з. | ਬਾਵਾ ਬਲਵੌਤ ਇੱਕ ਮੁਲਾਂਕਣ                      | 42 |
| 4. | ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਅਤੇ ਪਾਸ਼        | 52 |
| 5. | ਪਾਤਰ ਦੀ ਕਾ <b>ਵਿ</b> ਯਾਤਰਾ                  | 63 |
| 6. | ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ : ਉਣੀਂਦੇ ਵਰਤਮਾਨ ਦੀ ਗਾਵਾ        | 89 |

#### 1. ਆਧਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਤੋਂ ਪੂਨਰ ਵਿਚਾਰ

ਸੰਸਾਰ ਦੀ ਤੀਜੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਦੇਸ਼, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਸਮਾਰਧਾ ਦੀ ਗੁਲਾਮੀ ਝੱਲੀ ਹੈ, ਉਹ ਆਜ਼ਾਦ ਹੋ ਜਾਣ ਤੋਂ ਵੀ ਇਤਿਹਾਸ ਦੇ ਗੁਰਿਣੇ ਕਾਲ ਤੋਂ ਛੋਡੀ ਮੁਕਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਜਕਣੇ । ਕਿਉਂ ਕਿ ਉਹ ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਅੰਤਰਰਾਸ਼ਟਰੀ ਆਰਥਿਕ ਪ੍ਰਬੰਧ ਦੇ ਤਾਣੇ ਪੈਟੇ ਵਿਰ ਉਲਚੇ ਹਮੇਸ਼ਾਂ ਘਾਟੇ ਦੀਆਂ ਸ਼ਰਤਾਂ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕਰਨ ਲਈ ਮਸ਼ਬੂਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਉਹ ਸਾਮਾਰਾਜੀ ਗਿਆਨ ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੇ ਜ਼ਿਹਨੀ ਗੁਲਾਮ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਸਾਮਰਾਜ ਅਧੀਨ ਰਹੇ ਤੀਜੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਮੁਲਕਾਂ ਦੇ ਸਾਮਾਜਿਕ ਯਥਾਰਥ ਦਾ ਸਾਰ ਅਤੇ ਸੁਤਾਅ ਵਿਲੱਧਣ ਰੂਪ ਵਿਰ ਗੁੰਝਲਦਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਉਸ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਲਈ ਮਨੁੱਧੀ ਸਮਾਜ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਦੇ ਆਮ ਸੁਤਰ ਕੰਮ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ, ਉਸ ਨੂੰ ਨੇ ਕਿਲਣ ਲਈ ਮਨੁੱਧੀ ਸਮਾਜ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਦੇ ਆਮ ਸੁਤਰ ਕੰਮ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ, ਉਸ ਨੂੰ ਨੇ ਕਿਲਣ ਲਈ ਦਰੇਸ਼ ਧਿਆਨ ਦੀ ਲੋੜ ਪੈਂਦੀ ਹੈ। ਸਾਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਵਿਚ ਸਭ ਕੁਝ ਤੱਜਣਯੋਗ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਸਗੋਂ ਬਹੁਤ ਕੁਝ ਅਪਣਾਉਣ ਯੋਗ ਹੈ। ਪਰ ਇਸ ਦਾ ਜ਼ੌਰ ਆਮ ਧਾਰਨਾ ਪੰਸ ਕਰਨ ਵੱਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਜੋ ਸਮੁੱਚ ਸਿਸਾਰ ਦੇ ਸਮਾਜਿਕ ਯਥਾਰਥ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕੇ। ਇਹ ਭਿੰਨਤਾ ਨੂੰ ਭੁੱਲਣ ਦੀ ਰੂਹੀ ਕੇਖਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਕਾਰਨ ਇਸ ਦੀ ਸਿੱਟੇ ਸਦਾ ਸਹੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੇ, ਸਗੋਂ ਕਦੀ ਵਾਰੀ ਭਾਰੀ ਪੈਦਾ ਕਰਦੇ ਹਨ।

ਮਨੁੱਧੀ ਇਤਿਹਾਸ ਦੇ ਆਰੰਭਿਕ ਪਤਾਵਾ ਵਿਰ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਕੁਰੋਲਿਕ ਖ਼ਤਿਆਂ ਅੰਦਰ ਵੇਂਸਦੀਆਂ ਕਮਾਂ ਦੇ ਸੁੰਤਰਰ ਸਮਾਜ ਸਨ, ਜੋ ਆਪਣੇ ਸਹਿਜ ਵਿਕਾਸ ਦੀ ਚਾਲ ਚੱਲ ਰਹੇ ਸਨ। ਸਨੁੱਖ ਆਪਣੇ ਜੀਵਨ ਨਿਰਬਾਰ ਲਈ ਪੰਦਾਵਾਰ ਕਰਨ ਵਾਸਤੇ ਕੁਦਰਤ ਉੱਪਰ ਕਿਰਿਆ ਕਰ ਕੇ ਆਪਣੀ ਪੰਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਸੁਧਾਰਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਪੰਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਬਦਲਣ ਦੇ ਸਮਾਨਾਂਤਰ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਤਬਦੀਲ ਹੁੰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਪੰਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਬਦਲਣ ਦੇ ਸਮਾਨਾਂਤਰ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਤਬਦੀਲ ਹੁੰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਪੰਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖੀ ਬੰਧ ਦੁਵੰਦਆਤਮਿਕ ਰੂਪ ਵਿਚ ਜੁੜੇ ਨੂੰ ਚਿੰਤਦੀਆਂ ਰਹੀਆਂ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਪੰਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਅਤੇ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦਾ ਆਦਾਨ-ਪ੍ਰਦਾਨ ਹੁੰਦਾ ਰਿਹਾ, ਸਨੁੱਖੀ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਰ ਅਕਸਰ ਹੀ ਇਹ ਹੁੰਦਾ ਆਇਆ ਹੈ ਕਿ ਕੰਸਾ ਇਕ ਦੂਜੀ ਨੂੰ ਜਿੰਤਦੀਆਂ ਰਹੀਆਂ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਪੰਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਅਤੇ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦਾ ਆਦਾਨ-ਪ੍ਰਦਾਨ ਹੁੰਦਾ ਰਿਹਾ, ਸਨੁੱਖੀ ਇਤਿਹਾਸ ਤੇ ਇਸ ਵਟਾਂਦਰ ਦਾ ਹਮੇਸ਼ਾ ਹੀ-ਪੱਧੀ ਪ੍ਰਭਾਵ ਖਿਆ ਸੀ। ਪਰ ਪੱਕਮ ਵਿਚ ਪਿਛਲੀਆਂ ਸਦੀਆਂ ਵਿਚ ਖਾਸ ਕਰ ਕੇ ਬਰਤਾਨੀਆਂ ਅੰਦਰ ਬਿਲਕੁਲ ਨਵੀਆਂ ਪੰਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕਾਂ ਵਿਕਸਿਤ ਹੋਈਆਂ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਉਥੋਂ ਦੇ ਸ਼ਮਾਜ਼ ਵਿਚ ਬੜੀ ਤੇਜੀ ਨਾਲ ਤਬਦੀਲੀ ਤਿਕਨੀਕਾਂ ਵਿਕਸਿਤ ਹੋਈਆਂ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਉਥੋਂ ਦੇ ਸ਼ਮਾਜ਼ ਵਿਚ ਬੜੀ ਤੇਜੀ ਨਾਲ ਤਬਦੀਲੀ ਲਿਆਂਦੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਨਵੀਆਂ ਲੋੜਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਆਪਣੇ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਨੂੰ ਰਿਹਾ ਦੀਆਂ ਦੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਨਵੀਆਂ ਲੋੜਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਆਪਣੇ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਨੂੰ

ਸਿਰਜਿਆ । ਇਨ੍ਹਾਂ ਧਨੀ ਦੋਸ਼ਾਂ ਨੇ ਤੀਜੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਮਨੁੱਖੀ ਇਤਿਹਾਸ ਤੋਂ ਬਿਲਕੁਲ ਵਿਲੱਖਣਾ ਅਸਰ ਪਾਇਆ ।

ਜੇ ਕਿਸੇ ਸਮਾਜ ਦਾ ਵਿਕਾਸ ਕੁਦਰਤੀ ਢੰਗ ਨਾਲ ਸੁਤੰਤਰ ਰੂਪ ਵਿਚ ਹੋਵੇਂ ਤਾਂ ਕੁਦਰਤ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਦੁਵੰਦਆਤਮਿਕ ਕਿਰਿਆ ਵਿਚੋਂ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਉਸਰਿਆ ਕਰਦੀ ਹੈ! ਇਸ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਦੇ ਬਦਲਣ ਨਾਲ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਦਾ ਸੰਤੁਲਨ ਬਦਲਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਅੱਗੋਂ ਸਮਾਜਿਕ ਸੰਰਚਨਾ ਬਦਲਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਨਾਲੋ-ਨਾਲ ਸੰਕਾਰਿਤਨਾ ਵੀ ਬਦਲਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਨਾਲੋ-ਨਾਲ ਸੰਕਾਰਿਤਨਾ ਵੀ ਬਦਲਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਮਾਰ ਬਸਤੀਵਾਦੀ ਕੁਲਾਮੀ ਦੇ ਸ਼ਿਕਾਰ ਦੇਸ਼ਾਂ ਦੀ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਅਤੇ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦਾ ਵਿਕਾਸ ਇਕ ਦੂਜੇ ਦੇ ਪੂਰਕ ਅਤੇ ਸਹਿਜ ਹੋਣ ਦੀ ਭਾਂ ਉਗੜਾ-ਦੁਗੜਾ ਅਤੇ ਬੇਤਰਤੀਬਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਬਸਤੀਵਾਦੀ ਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਉਥੋਂ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਦੇਸ਼ਾਂ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਨੂੰ ਖ਼ਸ਼ਮ ਕਰ ਕੇ, ਉਸ ਦੀ ਬਾਂ ਵਿੰਦਸ਼ੀ ਉੱਨਤ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਲਿਆਂਦੀ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਇਵੇਂ ਹੀ ਉਥੋਂ ਦੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਪਰੰਪਰਾ ਨੂੰ ਘਟੀਆ ਸਮਝ ਕੇ ਨਿਕਾਰਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਦੇ ਸਿੱਟੇ ਵਜੋਂ ਉਥੋਂ ਦੇ ਵਸਨੀਕਾਂ ਵਿਚ ਹੀਣ-ਭਾਵਨਾ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਉਹ ਤਕਨੀਕ ਵਾਂਗ ਹੀ ਸਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਨੂੰ ਅਪਨਾਉਣ ਵੱਲੋਂ ਲੱਗ ਹੋਏ ਹਨ।

ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਦੇ ਭਾਰਤ ਆਉਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਭਾਰਤ ਕੋਲ ਆਪਣਾ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਸੀ, ਜੋ ਸਮਾਜ ਨੂੰ ਸੈਚਾਲਕ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਨਿਯਮਾਂ ਦਾ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਕਰਦਾ ਸੀ ! ਇਹ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਸਾਡੀ ਆਪਣੀ ਭਗੋਲਿਕ ਸਥਿਤੀ ਅਤੇ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਤੇ ਉਸਰਿਆ ਸੀ। ਪੱਛਮ ਨੇ ਤਕਨੀਕ ਦੇ ਵਿਕਾਸ ਨਾਲ ਬਦਲ ਰਹੇ ਮਨੁੱਖੀ ਮਨ ਦੇ ਅਨੁਸਾਰ ਆਪਣੇ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਨੂੰ ਨਵੀਨਤਾ ਦਾ ਹਾਣੀ ਬਣਾਇਆ ਸੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੇ ਸਮਾਜ ਦੇ ਵਿਕਾਸ ਨਾਲ ਸਮਾਜਿਕ ਵਿਕਾਸ ਦੇ ਨਿਯਮ ਘੜੇ ਅਤੇ ਇਸੇ ਪਕਾਰ ਨਵੇਂ ਸਮਾਜ ਦੇ ਉਪਯੋਗੀ ਭੁਕਾਵਾਂ ਨੂੰ ਦਾਰਸ਼ਨਿਕ ਪਿੱਠਭੂਮੀ ਵਿਚ ਤਾਰਕਿਕ ਆਧਾਰ ਪ੍ਰਦਾਨ ਕੀਤੇ ਸਨ। ਸਾਮਰਾਜੀ ਮੂਲਕਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਬਸਤੀਆਂ ਬਣੇ ਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਆਪਣੀ ਤਕਨੀਕ ਅਤੇ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੋਹਾਂ ਨੂੰ ਧਕੋਲ ਦਿੱਤਾ । ਇਸ ਵਿਦੇਸ਼ੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਨਾਲ ਕੱਢੇ ਗਏ, ਕਈ ਸਿੱਟੇ ਸਾਡੀਆਂ ਮੌਜੂਦਾ ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਸਿਰਜਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਵਿੱਚ ਅਸਫਲ ਸਿੱਧ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਪੱਛਮ ਤੋਂ ਉਹਾਰੇ ਲਏ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੇ ਅਸਫਲ ਰਹਿਣ ਦੇ ਕਈ ਕਾਰਣ ਹਨ । ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਦਾ ਆਦਾਨ-ਪ੍ਰਦਾਨ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੇ ਮੁਕਾਬਲੇ ਸੌਖਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਤਕਨੀਕ ਦਾ ਸੰਬੰਧ ਭੌਤਿਕ ਹਾਲਤਾਂ ਨਾਲ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਸਮੁੱਚੀ ਧਰਤੀ ਤੇ ਭੌਤਿਕ ਹਾਲਤਾਂ ਦੀ ਇਕਸਾਰਤਾ ਹੈ । ਤੁਗੋਲਿਕ ਖਿੱਤਿਆਂ ਕਾਰਨ ਭੌਤਿਕ ਹਾਲਤਾਂ ਵਿਚ ਜੋ ਵਿਭਿੰਨਤਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਉਸ ਕਾਰਨ ਤਕਨੀਕ ਦੇ ਨਵੇਂ ਬਾਂਪੂਰੀ ਨਾਉਤਰਣ ਤੈ, ਤਕਨੀਕ ਨੂੰ ਰੱਦਣਾ ਜਾਂ ਰੱਦੇਬਦਲ ਕਰ ਕੇ ਵਰਤਣਾ ਸੌਖਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਤਕਨੀਕ ਵਿਵਹਾਰਕ ਪੱਧਰ ਤੇ ਸਫਲ ਨਾ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਉਸ ਦਾ ਸਿੱਟਾ ਸਪੱਸ਼ਟ ਰੂਪ ਵਿਚ ਸਾਹਮਣੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਜਿੰਨੀ ਛੇਤੀ ਬਦਲ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਗਿਆਨ-ਸਾਸਤਰੀ ਪਰਿਪੇਖ ਓਨੀ ਤੁਜ਼ੀ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਬਦਲਦਾ। ਇਸੇ ਨੂੰ 'ਸਭਿਆਚਾਵਕ ਪਛੜੇਵਾਂ' ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜਿਵੇਂ ਅਸੀਂ ਨਵੀਂ' ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਦੇ ਵਿਕਸਿਤ ਹੋ ਜਾਣ ਨਾਲ ਪੁਰਾਣੀ ਤਕਨੀਕ ਨੂੰ ਭੁੱਲ ਜਾਂ

ਛੱਡ ਦਿੰਦੇ ਹਾਂ, ਉਵੇਂ ਹੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਅਤੇ ਸਭਿਆਚਾਰ ਨੂੰ ਛੱਡਣਾ ਅਸੰਭਵ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਕੱਤਣ ਦੀ ਆਧੁਨਿਕ ਤਕਨਾਲੌਜੀ ਵਿਕਸਿਤ ਹੋ ਜਾਣ ਨਾਲ 'ਚਰਖਾ' ਛੱਡ ਦਿੱਤਾ ਪਰ ਸਫੀ: ਕਾਵਿ ਵਿਚਲੇ 'ਚਰਖੇ' ਨੂੰ ਵਿਰਸੇ ਵਜੋਂ ਛੱਡ ਦੇਣਾ ਅਸੰਭਵ ਹੈ। ਇਥੇ ਮਸਲਾ ਦੌ-ਧਾਰੀ ਹੈ,. ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਕਿਸੇ ਵੀ ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਖਿੱਤੇ ਦੇ ਲੋਕ ਨਵੀਂ ਤਕਨੀਕ ਵਿਕਸਿਤ ਕਰ ਲੈਣ, ਉਸੇ ਦੇ ਅਨੁਰੂਪੀ ਨਵੇਂ ਸਭਿਆਚਾਰ ਨੂੰ ਸਿਰਜ ਲੈਣ, ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਭਿਆਚਾਰ ਦਾ ਇਤਿਹਾਸਕ ਵਿਰਸਾਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਜਾਤੀ ਅਵਰੇਤੰਨ ਦਾ ਅੰਗ ਬਣਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਪੱਛਮ ਵਿਚ ਭਾਵੇਂ ਨਵੀਆਂ ਤਕਨੀਕਾਂ ਨੈ ਨਵੇਂ ਸਭਿਆਚਾਰ ਨੇ ਸਿਰਜ ਦਿਤਾ ਹੈ, ਪਰ ਫੇਰ ਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਕੋਲ ਪੁਰਾਣੀਆਂ ਤਕਨੀਕਾਂ ਦੇ ਉਪਜਾਏ ਸਭਿਆਚਾਰ ਦੇ ਅਵਸ਼ੇਸ਼ ਬਾਕੀ ਹਨ । ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਅਸੀਂ ਭਾਵੇਂ ਨਵੀਆਂ ਤਕਨੀਕਾਂ ਨੂੰ ਅਪਣਾ ਰਹੇ ਹਾਂ, ਸਾਡਾ ਸਭਿਆਚਾਰ ਬਦਲ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਪਰ ਮੱਧਕਾਲੀ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਦੇ ਉਪਜਾਏ ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਮੱਲ ਅੱਜ ਵੀ ਸਾਡੇ ਜਾਤੀ ਅਵਚੇਤੰਨ ਦਾ ਅੰਗ ਹਨ। ਇਹ ਦੁਵੈਦ ਤਾਂ ਇਕੋ ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਦੇ ਵਿਭਿੰਨ ਕਾਲਿਕ ਪਸਾਰਾਂ ਵਿਚਕਾਰ ਹੈ। ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਅਸੀਂ ਨਵਾਂ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਅਤੇ ਸਭਿਆਚਾਰ ਉਧਾਰਾ ਲੈ ਲਿਆ, ਪਰ ਅਸੀਂ ਪੁਰਾਣੇ ਨੂੰ ਛੱਡਿਆ ਕਿੱਥੇ ਹੈ। ਸਮੂਹ ਜਾਤੀ ਦਾ ਅਵਰੇਤੈਨ ਕੱਈ ਭਾਂਡਾ ਤਾਂ ਹੈ ਨਹੀਂ, ਥਈ ਲੱੜ ਪਈ ਤਾਂ ਮਰਜ਼ੀ ਨਾਲ ਖਾਲੀ ਕਰ ਲਿਆ, ਨਵਾਂ ਕਝ ਭਰ ਲਿਆ। ਪਰ ਇਹ ਯਤਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਜਿਸ ਨਾਲੋਂ ਗੁੰਝਲਦਾਰ ਥਹੁਪਰਤੀ ਸਮਾਜਿਕ ਯਥਾਰਥ ਦਾ ਉਦੈ ਹੋਇਆ । ਪੱਛਮੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ, ਪੱਛਮ ਵਿਰ ਕਿਸੇ ਤਕਨੀਕ ਦੇ ਨਿਕਲਣ, ਵਿਵਹਾਰ ਵਿਚ ਪਰਖਣ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭਾਵਤ ਕਰਨਾ ਤੋਂ ਬਾਅਦ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਰਚ ਜਾਣ ਤੇ ਅਮਲ ਤੋਂ ਪਭਾਵਿਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਉਥੇ ਇਹ ਪ੍ਰਕ੍ਰਿਆ ਹੈਲੀ ਹੌਲੀ ਅਤੇ ਸਹਿਜ ਵਪਾਰੀ ਸੀ। ਪਰ ਸਾਡੇ ਕੋਲ ਨਵੀਂ ਤਕਨੀਕ, ਸਾਮਰਾਜੀ ਕਬਜ਼ੇ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਇਕਦਮ ਇਕੱਠੀ ਆ ਗਈ. ਜਿਸ ਨਾਲ ਸਾਡੀ ਜਿੰਦਗੀ ਅਤੇ ਸਭਿਆਰਾਰਕ ਦੇ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰੀ ਪਰਿਪੇਖ ਵਿਚ ਵਿੱਥ ਪੈ ਗਈ, ਇਸੇ ਵਿੱਥ ਨੇ ਵੱਧ ਕੇ ਸਾਡੀ ਮਨੌਸੰਰਚਨਾ ਨੂੰ ਦੌਫਾੜ ਕਰ ਕੇ ਸਾਡੀ ਬੈਂਧਿਕ ਚੇਤਨਾ ਨੂੰ ਸੀਜੈਫਰੇਨਿਕ ਬਣਾ ਦਿੱਤਾ । ਪੱਤਮੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਮਾਜ ਦੇ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਲਈ, ਉਸ ਮਮਾਜ ਦੇ ਅਨੁਸਾਰੀ ਅਤੇ ਸਭ ਤੋਂ ਵਧੇਰੇ ਠੀਕ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਰਾਜਸੀ ਇੱਛਾਵਾਂ ਦਾ ਪਰਕ ਸੀ । ਅਸੀਂ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਨੂੰ ਉਧਾਰ ਲੈਂਦੇ ਹਾਂ ਤਾਂ ਸਿੱਟੇ ਗਲਤ ਨਿਕਲਦੇ ਹਨ, ਕਿਉਂਕਿ ਸਾਡਾ ਸਮਾਜਿਕ ਯਥਾਰਥ ਦਾਰਪੂਹੀ ਉਨਾਂ ਤੋਂ ਵੱਖਰਾਨਹੀਂ, ਸਗੋਂ ਉਨਾਂ ਦੈ ਕਬਜ਼ੇ ਅਧੀਨ ਰਹਿਣ ਅਤੇ ਆਦਾਨ-ਪਦਾਨ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਇਸ ਦਾ ਸਾਰ ਅਤੇ ਸਭਾਅ ਬਿਲਕਲ ਹੀ ਵੱਖਰਾ ਹੈ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਲਈ ਸ਼ਾਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਅਤੇ ਪਰੰਪਰਿਕ ਭਾਰਤੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਅਪਸੰਗਿਕ ਹੋਵੇਗਾ। ਇਸ ਲਈ ਤਾਂ ਸਾਡੇ ਆਪਣੇ ਮਲਕ ਦੀਆਂ ਹੁਣ ਦੀਆਂ ਹਾਲਤਾਂ ਦਾ ਨਿਰੀਖਣ ਕਰ ਕੇ. ਖਾਸ ਤੌਰ ਤੇ ਆਪਣਾ 'ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ' ਸਤਰਬੱਧ ਕਰਨਾ ਪਵੇਗਾ, ਕਿਉਂਕਿ ਸਾੜਾ ਵਿਲੱਖਣ ਸਮਾਜਿਕ ਯਥਾਰਥ ਅਵਚੇਤੰਨ ਪੱਧਰ ਤੇ ਇਸ ਦੀ ਸਿਰਜਣਾ ਕਰ ਹੀ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਵਿਧੀ ਦੀ ਤਲਾਸ਼ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਅਤੇ ਪਰੰਪਰਿਕ ਭਾਰਤੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਤੋਂ ਸਹਾਇਤਾ ਲਈ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਇਸ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਵਿਲੱਖਣ ਸਾਰ ਅਤੇ ਸਭਾਅ ਅਨੁਸਾਰ ਆਪਣਾ ਰੂਪ ਪਛਾਣਨਾ ਪਵੇਗਾ. ਉਸ ਦੇ ਨਿਯਮ ਲੱਭਣੇ ਪੈਣਗੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨਿਯਮਾਂ ਨੂੰ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਹੋਰ ਖਿੱਤਿਆਂ ਦੇ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰੀ ਪਰਿਪੇਖ ਵਿਚ

ਵਿਚਾਰਦਿਆਂ ਸੁਤਰਬੱਧ ਕਰਨਾ ਪਵੇਗਾ। ਇਥੇ ਇਹ ਹੋਰ ਆਮ ਭੁਲੇਖਾ ਪਾਉ ਧਾਰਨਾ ਤੋਂ ਬਚਣ ਦੀ ਲੱੜ ਹੈ, ਆਧੁਨਿਕ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਤਕਨੀਕ ਦੀ ਉੱਨਤੀ ਨੇ ਸਮੁੱਚੀ ਧਰਤੀ ਨੂੰ ਇਕ ਜੁੱਟ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਹੈ, ਇਸ ਕਾਰਨ ਮਨੁੱਖੀ ਸਿਰਜਨਾਵਾਂ ਵਿਚ ਸਮਾਨਤਾਵਾਂ ਲੱਭ ਕੇ ਸਾਧਾਰਣ ਨਿਯਮਾਂ ਦੀ ਭਲਾਸ਼ ਵੱਲ ਵੱਧ ਜ਼ੌਰ ਦਿੱਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਅਜਿਹਾ ਗਰਮੰਤਰ (ਮਾਡਲ) ਕਲਪਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜੋ ਸਾਰੀਆਂ ਗੁੰਝਲਾਂ ਦਾ ਹੱਲ ਹੋਵੇਂ। ਅਸਲ ਵਿਚ ਇਹ ਮਨੋਥਿਰਤੀ ਧਰਤੀ ਨੂੰ ਇਕ ਇਕਾਈ ਵਜੋਂ ਸਮਝਣ ਦੀ ਰੁੱਚੀ ਦਾ ਪ੍ਰਤੀਫਲ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚ ਸਾਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦਾ ਵੀ ਰੱਥ ਹੈ, ਜੋ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਵਿਸ਼ਵ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਵਜੋਂ ਪਵਾਨ ਕਰਾਉਣ ਦੇ ਆਹਰ ਵਿਚ ਹੈ। ਅੱਜ ਜਦੋਂ ਸਟਾਰ ਯੁੱਧ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਸੰਸਾਰ ਯੁੱਧ ਦੀਆਂ ਗੱਲਾਂ ਹੋ ਰਹੀਆਂ ਹਨ ਤਾਂ ਇਸ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੀਆਂ ਰਾਜਸੀ ਸੰਭਾਵਨਾਵਾਂ ਇੰਨੀਆਂ ਅਸਰ ਪਾਉ ਹਨ, ਇਹ ਕੋਈ ਲੁੱਕੀ ਛਿਪੀ ਗੱਲ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਸੌ ਸਾਰੀਆਂ ਸਮਾਨਤਾਵਾਂ ਦੇ ਬਾਵਜਦ ਅਜੇ ਵੀ ਕਈ ਬਠਿਆਦੀ ਕਿਸਮ ਦੀਆਂ ਵਿਭਿੰਨਤਾਵਾਂ ਮੌਜਦ ਹਨ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਭਿੰਨਤਾਵਾਂ ਵੱਲ ਧਿਆਨ ਨਾ ਦੇਣਾ, ਬਹੁਤ ਵੱਡੀ ਭੱਲ ਹੈ । ਇਹੀ ਭੁੱਲ ਸਾਡੀ ਮੌਜੂਦਾ ਬੋਧਿਕ ਕੈਗਾਲੀ ਦਾ ਮਲ ਕਾਰਨ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ ਕਿ ਅਸੀਂ ਆਪਣੇ ਸਮਾਜ਼ਿਕ ਯਥਾਰਥ ਦੇ ਸਾਰ ਅਤੇ ਸਭਾਅ ਨੂੰ ਸਮਝ ਕੇ ਇਸ ਦੇ ਰੂਪ ਦੀ ਬਾਹਰੀ ਦਿੱਖ 'ਤੇ ਸ਼ਬਿਰ ਰਹਿਣ ਦੀ 'ਬਾਂ ਗਹਿਨ ਸੰਚਰਨਾ ਵਿਚ ਕੰਮ ਕਰਕੇ ਨਿਯਮਾਂ ਨੂੰ ਪੁਫ਼ਾਣੀਏ, ਇਸ ਦੀਆਂ ਵਿਲੱਖਣ ਵਿਭਿੰਨਤਾਵਾਂ ਨੂੰ ਉਜਾਗਰ ਕਰੀਏ ਅਤੇ ਇਸ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਸਮੁੱਚੇ ਸੰਸਾਰ ਅੰਦਰ ਭਗੋਲਿਕ ਖਿੱਤਿਆ, ਨਸਲਾਂ, ਧਰਮਾਂ, ਦੇਸ਼ਾਂ ਅੰਦਰ ਵਿਭਿੰਨਤਾਵਾ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ ਜੋ ਸਮਾਨਤਾਵਾਂ ਮਿਲਦੀਆਂ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਸਮਾਨਤਾਵਾਂ ਦੇ ਆਧਾਰ ਤੇ ਵਿਸ਼ਵ-ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਨੂੰ ਸਿਰਜ ਕੇ, ਸਾਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਨੂੰ ਜ਼ਿਹਨੀ ਦੇਸ਼ ਨਿਕਾਲਾ ਦੇਣ ਵੱਲ ਵਧੀਏ । ਪਰ ਇਸ ਕਾਰਜ ਵਿਚ ਸਾਡੀ ਪਹਿਲ ਸਾਡੀਆਂ ਉਨਾਂ ਵਿਲੱਖਣ ਵਿਭਿੰਨਤਾਵਾਂ ਵੱਲ ਹੋਣੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾਵਾਂ ਕਾਰਨ ਅਸੀਂ 'ਭਿੰਨ' ਹਾਂ ।

ਉੱਪਰ ਕਰਣਿਤ ਗਿਆਨ-ਸਾਸਤਰੀ ਚਿੰਤਨ ਦੇ ਪਰਿਪੇਖ ਵਿਚ ਮਨੁੱਖ ਦੀਆਂ ਵਿਭਿੰਨ ਸਿਰਜਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਇਕ ਦੂਜੀ ਦੇ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ ਰੱਖ ਕੇ ਸਮੁੱਚੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਵਿਚਾਰਨ ਦੀ ਲੋੜ ਹੈ, ਪਰ ਹਾਲ ਦੀ ਘੜੀ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਆਰੰਗਿਕ ਇਤਿਹਾਸ ਤੇ ਪੁਨਰ-ਵਿਚਾਰ ਕੀੜੀ ਜਾ ਰਹੀ ਹੈ। ਅਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਅਧਿਐਨ ਅਹੀਨ ਲਿਆਉਣ ਦਾ ਕਾਰਨ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਮੱਧਕਾਲੀ ਸਾਹਿਤ ਰੂਪਾਂ ਵਿਚ ਕਵਿਤਾ ਹੀ ਇਕੋ-ਇਕ ਰੂਪ ਹੈ ਜੋ ਆਧੁਨਿਕ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਰੂਪਾਂਤਰ ਹੈ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਸ ਰੂਪਾਂਤਰਕ ਪ੍ਰਕ੍ਰਿਆ ਦੇ ਅਧਿਐਨ ਨਾਲ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਕਈ ਬੁਨਿਆਦੀ ਮਸਲੇ ਸਮਝੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਮੱਧਕਾਲੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਤੋਂ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਆਮ ਵਿਦਿਆਰਥੀ ਵੀ ਸਹਿਜਬੰਧ ਨਾਲ ਨਿਖੇੜ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਇਹ ਨਿਖੇੜ ਡਿੰਨਤਾਮੁਲਕਾ ਲੱਛਣਾਂ ਤੇ ਅਧਾਰਿਤ ਹੈ, ਇਸ ਨੂੰ ਵਿਗਿਆਨਕ ਢੰਗ ਨਾਲ ਸੂਤਰਬੰਧ ਕਰਨਾ ਖ਼ਸਾ ਕਰਿਨ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਸਾਰ ਤੇ ਸੁਭਾਅ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਲਈ, ਇਸ ਨੂੰ ਪੈਦਾ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸਮਾਜ਼ਿਕ ਕਥਾਰਥ ਦੀ ਜਾਣਕਾਰੀ ਲੱਡੀ'ਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਸਮੁੱਸਿਆ ਬਾਰੇ ਚੇਤੰਨ ਕਰਦਿਆਂ ਡਾ. ਰਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਰਦੀ ਲਿਖਦੇ ਹਨ—'ਵਿਕਾਸਸ਼ੀਲ ਦੇਸ਼ਾਂ ਦੀਆਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਇਤਿਹਾਸਕ ਪ੍ਰਸਥਿਤੀਆਂ ਦੇ ਅੰਤਰਗਤ ਅਜੋਕੇ ਦੌਰ ਵਿਚ ਸਮਕਾਲੀਨ ਸਮਾਜ਼ਕ ਯਥਾਰਥ ਦੇ ਅਜਿਹੇ ਅਤਿਅੰਤ ਜਣਿਲ ਅਤੇ ਬਹੁਪਰਤੀ ਸੁਭਾਅ ਦੀ ਸਿਰਜਨਾ ਕੀਤੀ ਗਈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਸਮਾਜਕ ਵਿਕਾਸ ਦੇ ਜਾਣੇ ਪਛਾਣੇ ਨਿਯਮਾਂ ਜਾਂ ਮਾਡਲਾਂ ਰਾਹੀਂ ਸਮਝਣਾ ਸੰਭਵ ਨਹੀਂ ।'

ਕਿਸੇ ਵੀ ਸਮਾਜ ਦੀ ਸੰਰਥਨਾ ਬੁਨਿਆਦੀ ਤੌਰ ਤੇ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਤੋਂ ਉਤਪੰਨ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਦੇ ਆਪਸੀ ਸੰਤੁਲਨ ਨਾਲ ਜੁੜੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਸਾਹਿਤ ਸਮਾਜ ਦੀ ਪੈਦਾਵਾਰ ਹੋਣ ਕਾਰਨ, ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਦੇ ਵਿਕਾਸ ਨਾਲ ਬਦਲਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਸਾਹਿਤ ਅਤੇ ਤਕਨੀਕ ਦਾ ਸੰਬਧ ਸਿੰਧਾ ਹੋਣ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ ਸਿੱਧ-ਪੱਧਰਾ ਨਹੀਂ ਹ੍ਰੰਦਾ, ਸਗੋਂ ਅਤਿ ਕੁੰਝਲਦਾਲ, ਬਹੁਪਕੜੀ ਅਤੇ ਜਟਿਲ ਰੂਪ ਵਿਚ ਉਸੀਰਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਆਮ ਕਰਕੇ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਦਾ ਵਿਕਾਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੇ ਫਲਸਰੂਪ ਮਨੁੱਖੀ ਸੌਰ ਅੰਦਰ ਪਰਿਵਰਤਨ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਜੋ ਅੱਗੋਂ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦੇ ਬਦਲੇ ਪਰਿਪੇਖ ਵਿਚ ਸਮਾਜ ਦੀ ਸੰਬਰਨਾ ਨੂੰ ਬਦਲ ਦਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਸਾਰੀ ਤਬਦੀਲੀ ਦੇ ਅਨ੍ਧਾਤੀ ਰੂਪ ਵਿਚ ਸਾਹਿਤ ਅੰਦਰ ਵੀ ਪਰਿਵਰਤਨ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਉੱਪਰ ਕਥਿਤ ਸੁਤਰ ਨੂੰ ਸਾਹਿਤ ਅਤੇ ਸਮਾਜ ਦੇ ਸੰਬਧਾ ਬਾਰੇ ਆਮ ਵਿਆਪਕ ਧਾਰਨਾ ਵਜੋਂ ਕਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਪੰਜਾਬੀ ਲਾਹਿਤ ਦੀ ਸਮਾਜ ਦੀ ਸੰਬਰ ਬਾਰੇ ਅਤੇ ਸ਼ਕਤ ਸੁਤਰ ਨੂੰ ਕਾਫੀ ਤਿੰਨਤਾ ਰੱਖਦੀ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਪੰਜਾਬੀ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਸਮਾਜ ਦੀ ਸੰਬਰ ਇਕੋ ਪ੍ਰਸਤੂਤ ਸੁਤਰ ਤੋਂ ਕਾਫੀ ਤਿੰਨਤਾ ਰੱਖਦੀ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਪੰਜਾਬੀ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਸਮਾਜ ਦੀ ਸੌਰ ਦਿਥੋਂ ਦੀ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਦੇ ਆਪਣੇ ਵਿਕਾਸ ਕਰ ਕੇ ਬਦਲਣ ਦੀ ਬਾ ਅੰਕਰੇਜ਼ ਸਾਮਾਰਾਜ ਦੇ ਬਹੁਪੱਖੀ ਪ੍ਰਭਾਵਾਂ ਦਾ ਪ੍ਰਤੀਵਲ ਸੀ। ਇਸ ਕਾਰਨ ਸਾਹਿਤ ਅਤੇ ਸਮਾਜ ਦਾ ਵਿਕਾਸ ਕੁੱਖ ਸਹਿਜ ਸੁਭਾਵਕ ਹੋਣ ਦੀ ਵਾਂ ਇਕ ਦਮ, ਉਗੜ-ਦੁਕਤਾ ਤੇ ਬੰਤਰਤੀਬਾ ਸੀ। ਇਸੋ ਕਾਰਨ ਸਾਹਿਤ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਅਧਿਐਨ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਧਿਆਨ ਮੰਗਦਾ ਹੈ। ਬਰਾ ਵਿਸ਼ ਰਾਨ ਸਾਹਿਤ ਦੀ ਸੰਬਰੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਆਉਨੰਨ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਧਿਆਨ ਮੰਗਦਾ ਹੈ। ਵਿਚ ਸ਼ਾਹਰ ਸੰਧਰ ਦੀ ਸੰਬਰੀ ਵਿਤਾ ਦਾ ਆਉਨੰਨ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਧਿਆਨ ਮੰਗਦਾ ਹੈ।

ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸ਼ਾਮਰਾਜ਼ ਦੇ ਦਖਲ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਏਸੀਆ ਦੇ ਹੋਰ ਦੇਸ਼ਾਂ ਵਾਂਗਾ ਏਸ਼ਿਆਈ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਢੰਗ ਤੇ ਉਸਰਿਆ ਆਰਥਿਕ ਢਾਂਚਾ ਸੀ₊ ਜਿਸ ਅੰਦਰ ਪਿੰਡ ਇਕ ਖਦ∙ ਮੁਖਤਿਆਰ ਸਤੰਤਰ ਇਕਾਈ ਸੀ । ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਸ਼ਹਿਰ ਤਾਂ ਨਾਂਹ ਮਾਤਰ ਹੀ ਸਨ ਅਤੇ ਜੋ ਸ਼ਹਿਰ ਸਨ ਉਹ ਵੀ ਆਧੁਨਿਕ ਅਰਥ ਵਾਲੇ ਸ਼ਹਿਰ ਹੋਣ ਦੀ ਥਾਂ ਪਰਾਣੇ ਢੰਗ ਦੇ ਤਜਾਰਤੀ ਕੇ'ਦਰ, ਧਾਰਮਿਕ ਕੇ ਦਰ ਜਾਂ ਫਿਰ ਰਾਜਨੀਤੀ ਤੇ ਨਿਯੰਤਰਣ ਰੱਖਣ ਵਾਲਿਆਂ ਬਾਦਸ਼ਾਹਾਂ/ਅਹਿਲਕਾਰਾਂ/ ਸਬੇਦਾਰਾਂ ਦੇ ਰਹਿਣ ਦੀ ਥਾਂ-ਮਾਤਰ ਸਨ । ਪੰਜਾਬੀ ਕਦੇ ਵੀ ਦਰਬਾਰੀ ਭਾਸ਼ਾ ਨਹੀਂ ਰਹੀ, ਇਸ ਕਾਰਨ ਦਰਬਾਰੀ ਬੈਦਿਆਂ ਦੇ ਰਹਿਣ ਦੀ ਬਾਂ ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਅੰਦਰ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਵੀ ਵਧਿਆ ਫੁੱਲਿਆ ਨਹੀਂ, ਸਗੋਂ ਮੱਧਕਾਲ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਪਿੰਡਾ ਵਿਚ ਜਨਮਿਆ ਅਤੇ ਪਵਾਨ ਚੜਿਆ। ਮੱਧਕਾਲ ਵਿਚ ਪਿੰਡ ਦਾ ਖੇਤੀਬਾੜੀ ਪ੍ਰਧਾਨ ਕਿੱਤਾ ਸੀ, ਦੂਜੇ ਕਿੱਤੇ ਇਸ ਦੇ ਸਹਾਇਕ ਸਨ ਜਾਂ ਇਸ ਤੇ ਆਸ਼ਰਿਤ ਸਨ। ਪਿੰਡ ਵਾਸ਼ੀਆਂ ਵਿਚ ਯਥਾਰਥ ਦਾ ਅਨੁਭਵ ਇਕ ਜੁਟ ਸੀ, ਉਨਾਂ ਕੋਲ ਇਸ ਅਨੁਭਵ ਤੋਂ ਉਪਜੀ ਸਾਂਝੀ ਅਖੰਡ ਸੌਚ ਸੀ ਅਤੇ ਅਨੁਭਵ ਅਤੇ ਸੌਚ ਨੂੰ ਬਣਾਉਣ/ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ ਵਾਲੀ ਸਾਂਝੀ ਭਾਸ਼ਾ ਸੀ। ਮੱਧਕਾਲੀ ਸਾਹਿਤ ਸਾਂਝੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਮਾਣਿਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਮੱਧ ਝਾਲੀ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਭਾਵੇਂ ਧਰਮ ਅਧਾਰਤ (ਸਿੱਖ ਗੁਰੂ, ਹਿੰਦੂ ਭਗਤ, ਮੁਸਲਮਾਨ ਸੂਫੀ) ਅਤੇ ਰੁੱਚੀ ਅਨੁਸਾਰ (ਕਿੱਸੇ—ਰਮਾਰਿਕ, ਵਾਰਾਂ—ਵੀਰ ਰਸੀ) ਬਾਹਰੀ ਰੂਪ ਦੀ ਦਿੱਖ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਭੇਦ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸੜਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਸਾਰ ਦੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਯਥਾਰਥ ਅਨਭਵ ਦੀ ਸਾਂਝ, ਯਥਾਰਥ ਪ੍ਰਤੀ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਅਤੇ ਸਾਂਝੀ ਭਾਸ਼ਾਈ ਅਵਚੇਤਨਾ ਉਨਾਂ ਦੇ ਅਨੁਭਵ ਪਗਟਾ ਨੂੰ ਇਕ ਰੂਪ ਕਰ ਦਿੰਦੀ ਸੀ । ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਪਿੰਡ ਕੇਂਦਰਤ ਖੇਤੀ ਪ੍ਰਧਾਨ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਦੀ ਉਪਜ ਮੱਧਕਾਲੀ ਜੀਵਨ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ, ਮੱਧਕਾਲੀ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਪਿੱਛੇ ਇਕ ਵਿਚਾਰਧਾਰਕ ਸੂਰਤ ਵਜੋਂ ਕੰਮ ਕਰਦਾ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ।

ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਸਾਡੇ ਮੱਧਕਾਲੀ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਸਹਿਜ ਵਿਕਾਸੀ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਸਕੇਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਕਾਜ਼ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਹੋਣ ਕੁਪਾਂਤਰਤ ਹੋਇਆ ਸੀ। ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਇਥੇ ਆ ਕੇ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਇਕ ਦੁਵਾਤ ਪੈਂਦਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਦੁਵਾਤ ਨੂੰ ਆਮ ਕਰਕੇ ਗੱਲਿਆ ਹੀ ਨਹੀਂ ਗਿਆ, ਜੱਸ ਅਕਾਨਕ ਹੀ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਧਾਜ਼ ਕਾਈ ਕੀਤੇ ਸਿੰਘ, ਪੂਰਨ ਸਿੰਘ, ਕ੍ਰਿਧਾ ਸਾਗਰ, ਧਨੀ ਰਾਮ ਚਾਰ੍ਕਿਤ ਤੋਂ 'ਸ਼ੁਕੂ ਹੋਈ ਮੰਨ ਲਈ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਦੂਜੀ ਧਾਰਾ ਨੂੰ ਪਰੰਪਰਾਵਾਦੀ ਕਹਿਕੇ: ਨੱਟ ਫਾੜ੍ਹ ਦਿੱਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਥੋੜ੍ਹੀ ਜਿਹੀ ਰਵਾਇਤੀ ਕਵਿਤਾ ਜਿਸ ਵਿਚ ਕਿੱਸੇ ਪ੍ਰਧਾਨ ਸਨ, ਲਿਖੇ ਜਾਂਦੇ ਰਹੇ ਪਰ ਅੰਤ ਇਹ ਧਾਰਾ ਖ਼ਤਮ ਹੋ ਗਈ। ਇਸੇ ਨੁਕਤੇ ਤੇ ਪਾਨਕਾਂ ਦਾ ਧਿਆਨ ਕੇ ਦਰਤ ਹੋਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਾਮਰਾਜ਼ੀ ਗਿਆਨ ਸ਼ਾਸਤਤ ਦਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਅਧੀਨ, ਨੀਲਰਾਨ ਕੇਂਦਰਤ ਹੋਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਾਮਰਾਜ਼ੀ ਗਿਆਨ ਸ਼ਾਸਤਤ ਦਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਅਧੀਨ, ਹੋਣਭਾਵਨਾ ਵਿਚ ਗ੍ਰਸ਼ ਕੇ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾਂ ਨੂੰ ਉਧਿਆਉਣ ਤੇ 'ਰਵਾਇਤੀ ਧਾਰਾ' ਨੂੰ ਫੁਟਿ-ਅ ਇਆ ਜਾਂਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ।

ਮੱਧਕਾਲੀ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਤਬਦੀਲੀ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਾਮਰਾਜ ਦਖ਼ਲ ਨਾਲ ਸ਼ਰ ਹੋਈ। ਇਸ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਇਤਿਹਾਸ ਦੇ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਦਿੰਤਕ ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਦੀਵਾਨਾ ਜੀ ਇਉ' ਲਿਖਦੈ ਹਨ, "(ਬਟਿਸ਼ ਕਾਲ (1857-1947) ਦੌਰਾਨ ਭਾਰਤੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਹਰ ਪੜਾਅ ਅਤੇ ਵਿਚਾਰ ਕਿਸੇ ਨਾ ਕਿਸੇ ਢੰਗ ਨਾਲ ਸਿਧਾਂਤਕ ਅਤੇ ਵਿਵਹਾਰਕ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਤਬਦੀਲ ਹੋ ਰਹੇ ਸੀ। ਇਹ ਪਰਿਰਿਆ ਹਾਲੇ ਵੀ ਬੇਤਰਤੀਬੀ ਅਤੇ ਉਗੜੀ ਦਗੜੀ ਹੀ ਹੈ''2। ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਰਾਜ ਦੇ ਦਖਲ ਨਾਲ ਇਥੇ ਇਕ ਨਵੀਂ ਸ਼੍ਰੇਣੀ (ਮੱਧ ਵਰਗ ਜਾਂਪੰਜਾਬੀ ਸਮਾਜ ਦੇ ਹਿਸਾਬ ਨਾਲ ਉੱਚ ਵਰਗ) ਪੈਦਾ ਹੌਣੀ ਸ਼ਰੂ ਹੋ ਗਈ ਜੋ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਵਿਦਿਆ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰਦੀ ਸੀ, ਨੌਕਰੀ ਜਾਂ ਛੱਟੀ ਪੱਧਰ ਦਾ ਕਪਾਰ ਕਰਦੀ ਸੀ ਅਤੇ ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਵਿਚ ਰਹਿੰਦੀ ਸੀ। ਇਸ ਸ਼ਰੇਣੀ ਦੀ ਆਪਸੀ ਸਾਂਝ ਦੋ ਗੱਲਾਂ ਕਰਕੇ ਸੀ, ਇਹ ਅੰਗਰੇਜੀ ਪੜ੍ਹੀ ਸੀ ਤੇ ਖੇਤੀਬਾੜੀ ਦੇ ਸਿੱਧੇ ਅਨੁਭਵ ਤੋਂ ਦਰ ਸੀ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਪਿੰਡਾਂਦੀ ਥਾਂਸ਼ਹਿਰਾਂ ਵਿਚ ਪੈਦਾ ਈ ਅਤੇ ਇਹ ਪਿੰਡ ਦੇ ਪਧਾਨ ਕਿੱਤੇ ਖੇਤੀਬਾੜੀ ਦੇ ਅਨਭਵ ਤੋਂ ਕੋਰੀ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਭਾਸ਼ਾ ਦੀ ਪੜਾਈ ਦੁਆਰਾ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਾਹਿਤ ਤੋਂ ਗਹਿਣ ਕੀਤੇ ਉਧਾਰੇ ਅਨੁਭਵਾਂ ਦੀ ਉਧਾਰੀ ਸੰਵੇਦਨਾ ਨੂੰ ਪੇਸ਼ ਕਰਦੀ ਸੀ। ਜਿਥੇ ਮੁੱਧਕਾਲੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਪਿੰਡ ਦੀ ਸਵੈ-ਨਿਰਭਰ ਆਰਥਿਕ ਇਕਾਈ ਦੀ ਸੌਰ ਤੋਂ ਉਤਪੰਨ ਹੁੰਦੀ ਸੀ ਅਤੇ ਉਥੇ ਹੀ ਮਾਣੀ ਜਾਂਦੀ ਸੀ. ਜਦੋਂ ਕਿ 'ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ' ਸ਼ਹਿਰੀ ਸ਼ਰੇਣੀ ਨੇ ਸਿਰਜੀ ਅਤੇ ਆਪਣੇ ਸੀਮਤ ਘੇਰੇ ਵਿਚ ਹੀ ਮਾਣੀ ਜਾਂਦੀ ਸੀ। ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਸ਼ਹਿਰੀ ਭਾਵ ਆਧੁਨਿਕ ਅਤੇ ਪੇ'ਡ ਭਾਵ ਪਰੈਪਰਿਕ ਦਾ ਦੁਫੇੜ ਪੈਦਾ ਹੋ ਗਿਆ। ਇਸ ਵੰਡ ਨੂੰ ਸਵੀਕਾਰ ਕੇ ਅਤਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਲਿਖਦੇ ਹਨ, "ਇਕ ਉਹ ਹਨ ਜੋ ਅਜੇ ਮਾਨਸਿਕ ਤੌਰ ਤੇ ਭੂਤ ਕਾਲ ਵਿਚ ਹੀ ਰਹਿ ਰਹੇ ਹਨ, ਸਾਡੇ ਪੇਂਡੂ ਕਵੀਸ਼ਰ ਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪਾਠਕ । ਅਜੇਹੇ ਪਾਠਕਾਂ ਤੋਂ , ਲੇਖਕਾਂ ਤੋਂ , ਸਮਕਾਲੀ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਜਗਤ ਉੱਕਾ ਹੀ ਅਚੇਤ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਲੇਖਕਾਂ ਤੇ ਪਾਠਕਾਂ ਦੀ ਸਮੁੱਚੀ ਕਾਵਿਕ-ਚੇਤਨਾ ਨਿਰੋਲ ਪਰੈਪਰਾਵਾਦੀ ਹੈ ਤੇ ਇਹ ਚੇਤਨਾ ਨਾ ਨਵੇਂ ਅਨੁਭਵ ਨੂੰ ਸਵੀਕਾਰ ਕਰਦੀ

ਹੈ ਤੇ ਨਾਹੀ ਭਾਸ਼ਾ ਤੇ ਬਿੰਬ ਵਿਧਾਨ ਜਾਂ ਛੰਦ ਪ੍ਰਬੰਧ ਪਾਸੋਂ ਕੋਈ ਨਵੀਂ ਮੰਗ ਕਰਦੀ ਹੈ...... ਦੂਜਾ ਵਰਗ ਆਮ ਸ਼ਹਿਰੀ ਵਰਗ ਧਨਾਢਾਂ, ਮਜ਼ਦੂਰਾਂ, ਵਿਦਿਆਰਥੀਆਂ, ਵਕੀਲਾਂ, ਕਲਰਕਾਂ ਦਾ ਵਰਗ ਹੈ"<sup>3</sup> । ਵਿਦਵਾਨ ਆਲੱਚਕ ਨਿਸ਼ਚੇ ਹੀ ਦੌਹਾਂ ਵਰਗਾਂ ਨੂੰ ਪਛਾਣਨ ਵਿਚ ਸਫਲ ਰਿਹਾ, ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਪਹਿਲੇ ਵਰਗ ਨੂੰ ਨਿਰੱਲ ਪਰੰਪਰਾਵਾਦੀ, ਸਥਿਰ ਅਤੇ ਜੜ੍ਹ ਦਰਸਾਇਆ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਇਸ ਵਰਗ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਆ ਰਹੀ ਤਬਦੀਲੀ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਗੌਲਿਆ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੇ ਸਮਾਜਿਕ ਯਥਾਰਥ ਦੇ ਪ੍ਰਮੌਗ ਵਿਚ 'ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ' ਦਾ ਉਦੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ । ਸੌ 'ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ', ਮੱਧਕਾਲੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਸਹਿਜ ਵਿਕਾਸ਼ ਹੋਣ ਦੀ ਥਾਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਾਮਰਾਜ ਅਧੀਨ ਹੋਇਆ ਰੂਪਾਂਤਰਣ ਹੈ । ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਾਮਰਾਜ ਦੇ ਦਖ਼ਲ ਤੋਂ' ਬਾਅਦ 'ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ' ਸ਼ਹਿਰੀ ਖੇਤਰ ਨਾਲ ਅਤੇ 'ਪਰੈਪਰਿਕ ਕਵਿਤਾ' ਆਪਣੇ ਪਹਿਲੇ ਟਿਕਾਣੇ ਪਿੰਡ ਨਾਲ ਜੁੜੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ । ਸਾਡੇ ਆਲੋਚਕਾਂ/ਵਿਚਾਰਕਾਂ ਨੇ ਇਸ ਦੁਫੇੜ ਨੂੰ ਪਛਾਣਿਆ ਤਾਂ ਸੀ ਪਰ ਬਹੁਤ ਘੱਟ ਮਹੱਤਤਾ ਦਿੱਤੀ, ਉਹ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਚ ਦੀ ਅੱਖ ਰਾਹੀਂ 'ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ' ਨੂੰ ਉਚਿਆਉਣ ਦੇ ਧੌਦੇ ਵਿਚ ਲੱਗੇ ਰਹੇ, ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ 'ਪਰੈਪਰਿਕ ਕਵਿਤਾ' ਵਿਚ ਆ ਰਹੀਆਂ ਵਿਕਾਸੀ ਤਬਦੀਲੀਆਂ ਨੂੰ ਜਾਣ ਬੁੱਝ ਕੇ ਨਜ਼ਰ ਅੰਦਾਜ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਜਾਪਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਦੁਫੇੜ ਨੂੰ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਨਕਸਲਵਾਦੀ ਕਾਵਿ ਨੇ ਭੰਗ ਕੀਤਾ, ਹੁਣ ਸਮਕਾਲੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਇਹ ਖਾੜਾ ਮਿਟ ਰਿਹਾ ਹੈ । 'ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ' ਅਤੇ 'ਪਰੰਪਰਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ' ਦੇ ਵਿਚਕਾਰ ਪੁਲ ਦਾ ਕੈਮ ਲੱਕ-ਪ੍ਰਚੱਲਤ ਕਵਿਤਾ ਕਰਦੀ ਰਹੀ ਜੌ ਪਹਿਲੇ ਦੌਰ ਵਿਚ ਕਵੀ ਦਰਬਾਰਾਂ ਦੇ ਸਟੇਜੀ ਕਵੀਆਂ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਅਤੇ ਬਾਅਦ ਵਿਚ 'ਲੌਕ-ਪ੍ਰਚੱਲਤ' ਗੀਤਕਾਰਾਂ ਦੁਆਰਾ ਰਚੇ ਗੀਤਾਂ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਸੀ । ਸਾਡੇ ਆਲੋਚਕਾਂ ਨੇ ਇਸ ਦਫ਼ਾੜ ਨੇ ਨਜ਼ਰ ਅੰਦਾਜ਼ ਕੀਤਾ ਹੈ; ਇਸ ਦਫ਼ਾੜ ਦੀਆਂ ਦੇ ਧਾਰਾਵਾਂ ਨੂੰ ਸਪੱਸ਼ਟ ਰਪ ਵਿਚ ਸਮਝਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਪਹਿਲੀ ਜਿਸ ਨੂੰ ਆਧੁਨਿਕ ਧਾਰਾ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਧਾਰਾ ਸ਼ਹਿਰੀ ਵਰਗ ਦੀ ਧਾਰਾ ਸੀ, ਜ਼ਰੂਰੀ ਤੌਰ ਤੋਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਪੜ੍ਹੀ, ਜੋ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਰਕਾਰ ਦੀ ਨੌਕਰ ਸੀ ਜਾਂ ਛੱਟਾ ਮੌਟਾ ਵਪਾਰ ਕਰਦੀ ਸੀ। ਇਹ ਸ਼ਰੇਣੀ ਖੋਡੀਭਾੜੀ ਦੇ ਅਨੁਭਵ ਤੋਂ ਕੌਰੀ, ਇਸ ਦਾ ਧਰਮ ਪ੍ਰਤੀ ਵਿਸ਼ਿਸ਼ਟ ਤੁਕਾਉ ਸੀ। ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਪਰੰਪਰਾਵਾਦੀ ਧਾਰਾ ਸੀ, ਇਹ ਪੇਂਡੂ ਵਰਗ ਦੀ ਧਾਰਾ ਸੀ ਜੋ ਖੇਤੀਬਾੜੀ ਅਨੁਭਵ ਨਾਲ ਜੁੜੀ ਸੀ। ਇਸ ਦਾ ਧਰਮ ਪ੍ਰਤੀ ਰਵੱਈਆਂ ਲੱਕ-ਧਰਮ ਵਾਲਾ ਸੀ। ਇਸ ਧਾਰਾ ਨੇ ਆਧਨਿਕ ਗਿਆਨ-ਵਿਗਿਆਨ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਵਿਚ ਸਮਾਉਣ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤੀ ਸੀ। ਜਦੋਂ ਕਿ ਪਹਿਲੀ ਧਾਰਾ ਬਾਹਰਲੇ ਗਿਆਨ ਨੂੰ ਵਿਵਹਾਰ ਦੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਲੈਣ ਦੀ ਥਾਂ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾ' ਵਜੋਂ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰਦੀ ਸੀ। ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਪਹਿਲੀ ਧਾਰਾ ਨੂੰ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾ' ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਅਤੇ ਦੂਜੀ ਨੂੰ 'ਦੋਸ਼ੀ ਚੇਤਨਾ' ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਕਹਿਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਭਾਵੇਂ ਆਲੰਚਕ ਦੂਜੀ ਨੂੰ ਪਰੰਪਰਾਵਾਦੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਨੀਝ ਨਾਲ ਦੇਖਿਆਂ ਉਸ ਵਿਚ ਸਾਡੀ ਪਰੰਪਰਾਵਾਦੀ ਮੱਧਕਾਲੀ ਚੇਤਨਾ ਉਪਰ ਨਵੀਂ ਤਕਨੀਕ ਅਤੇ ਨਵੇਂ ਸਾਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦਾ ਪੈ ਰਿਹਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਦੇਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ । ਸਾਡਾ ਬੁਧੀਜੀਵੀ ਵਰਗ ਖੁਦ ਸਾਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੀ ਪਕੜ ਵਿਚ ਹੋਣ ਕਰਕੇ, ਉਸ ਨੇ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾ' ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਪਵਾਨਿਆ, ਪਰ 'ਦੇਸ਼ੀ ਚੇਤਨਾ' ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਨਕਾਰਿਆ ਸੀ।

ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਰਾਜ ਦੇ ਅਧੀਨ ਵਿਕਸਿਤ ਹੋਈਆਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨਵੀਆਂ ਚਾਲਕ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਦਾ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਕਰਨਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕਬਿਤ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਭਾਵ 'ਉਧਾਰੀ ਚੈਤਨਾ' ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਜਨਮ ਦਿੱਤਾ ਸੀ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਵਿਦਿਆ ਪਮੱਖ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਇਸ ਨੇ ਹੌਰ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਨੂੰ ਕੈਮ ਕਰਨ ਲਈ ਆਧਾਰ ਪ੍ਰਧਾਨ ਕੀਤਾ ਸੀ। ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਾਮਰਾਜ ਨੇ ਆਪਣੀ ਬਸਤੀਵਾਦੀ ਲੱਟ ਦੇ ਬਹ-ਪੱਖੀ ਉਦੇਸ਼ਾਂ ਲਈ ਲਾਰਡ ਮੈਕਾਲੇ ਦੁਆਰਾ ਬਣਾਈ ਸਿੱਖਿਆ ਨੀਤੀ ਨੂੰ ਲਾਗ ਕੀਤਾ, ਜਿਸ ਨੇ ਲਾਰਡ ਮੈਕਾਲੇ ਦੁਆਰਾ ਨਿਰਧਾਰਤ ਕੀਤੇ ਸਿੱਖਿਆ ਉਦੇਸ਼ 'ਅਜਿਹੇ ਭਾਰਤੀ ਪੈਦਾ ਕਰਨੇ, ਜੋ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਵਾਂਗ ਸੋਚਣ' ਨੂੰ ਪੂਰਾ ਕੀਤਾ। ਇਹੀ ਨਵੀਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਵਿਦਿਆ ਦੀ ਪੈਦਾ ਕੀਤੀ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾ' ਹੈ । ਵਿਦਿਆ ਦੇ ਫੈਲਾਓ ਵਿਰ ਪੇ'ਡ ਖੇਤਰ ਸ਼ਹਿਰੀ ਤੋਂ ਪਛੜਿਆ ਰਿਹਾ, ਆਜ਼ਾਦੀ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਪੇਂਡ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਵਿਦਿਆ ਫੈਲੀ ਹੈ। ਇਸ ਕਾਰਨ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਵਿਦਿਆ ਦਾ ਬਹ-ਦਿਸ਼ਾਵੀ ਪਭਾਵ ਬਹੁਤਾ ਕਰਕੇ ਸ਼ਹਿਰੀਆਂ ਤੇ ਹੀ ਪਿਆ। ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਿਖਿਆ ਪਣਾਲੀ ਦੇ ਲਾਗ ਹੋ ਜਾਣ ਨਾਲ, ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਕਵੀਆਂ ਦਾ ਪਾਠਕਾਂ ਤੇ ਸਿੱਧਾ ਅਸਰ ਪਿਆ। ਇਕ ਪ੍ਰਭਾਵ ਤਾਂ ਰੂਪ ਪੱਖੋਂ ਪਿਆ। ਸਾਡੀ ਮੱਧਕਾਲੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਆਪਣੇ ਕਾਵਿ-ਰੂਪ ਅਤੇ ਛੰਦ ਸਨ, ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਆਪਣੇ ਕਾਵਿ-ਰਪ ਅਤੇ ਛੰਦ ਸਨ I ਸੌ ਸਾਡੇ ਪਾਠਕ/ਲੇਖਕ ਸੌਚਣ ਲੱਗੇ ਕਿ ਇਉਂ ਵੀ ਲਿਖਿਆ ਜਾਸਕਦਾ ਹੈ । ਦੂਸਰਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਵਿਚਾਰਾਂ/ਭਾਵਾਂ ਦੇ ਖੱਖੋਂ ਪਿਆ । ਇੱਥੇ ਧਿਆਨ. ਦੇਣ ਵਾਲਾ ਨੁਕਤਾ ਹੈ, ਇੰਗਲੈਂਡ ਦੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਮਾਜ ਦੀ ਸੰਰਚਨਾ ਵੱਖਰੀ ਸੀ ਅਤੇ ਉਨਾਂ ਦੇ ਮਨੌਭਾਵ ਵੱਖਰੇ ਸਨ, ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਾਹਿਤ ਰਾਹੀਂ ਅਸੀਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸੈਵੇਦਨਾ ਨੂੰ ਗਹਿਣ ਕਰਨ. ਲੱਗੇ। ਸਾਡੇ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਹਾਲੇ ਤੱਕ ਉਹ ਵਸਤੂ-ਸਥਿਤੀ ਨਹੀਂ ਆਈ ਸੀ, ਜਿਸ ਵਸਤ-ਸਥਿਤੀ ਤੋਂ ਉਸ ਕਿਸਮ ਦੇ ਮਨੌਭਾਵ ਉਪਜ ਸਕਦੇ। ਪਰ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਾਹਿਤ ਦੀ ਗੀਜ਼ ਜੀਜ਼ ਸਾਡੇ ਕਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਮਨੌਭਾਵਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ ਲੱਗੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਪਦਾਰਥਕ ਆਧਾਰ ਅਜੇ ਉਤਪੰਨ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਸੀ। ਇਸ ਉਧਾਰੀ ਸੰਵੇਦਨਾ ਨੇ ਕਵੀਆਂ ਅਤੇ ਆਮ ਪਾਠਕਾਂ ਵਿਚ ਵਿੱਬ ਪਾ ਦਿੱਤੀ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਵੀਆਂ ਨੂੰ ਜੋ ਪ੍ਰਵਾਨਗੀ ਮਿਲੀ, ਉਹ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਰਗੇ ਹੀ ਪੜ੍ਹੇ-ਲਿਖੇ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾ' ਦੇ ਗਾਹਕ ਸਨ । ਇਸ ਵਿੱਚ ਦੇ ਵਿਚਾਰਧਾਰਕ ਮਹੱਤਵ ਨੂੰ ਹਾਲੇ ਤੱਕ ਨਹੀਂ ਪਛਾਣਿਆ ਗਿਆ । ਕਵੀਆਂ ਦਾ ਪਾਠਕਾਂ ਤੋਂ ਟੁੱਟ ਜਾਣਾ ਸਿਆਸੀ ਤੌਰ ਤੇ ਬਹੁਤ ਵੱਡਾ ਅਰਬ ਰੱਖਦਾ ਹੈ । ਆਪਣੀ ਗੱਲ ਨੂੰ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕਰਨ ਲਈ ਅਸੀਂ ਇਕੋ ਕਾਵਿ-ਵਿਸ਼ੇ ਦੀ ਉਦਾਹਰਣ ਪ੍ਰਸਤਤ ਕਰਦੇ ਹਾਂ । ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਦੇ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਕਿੱਤੇ ਖੇਤੀਬਾੜੀ ਦਾ ਆਜ਼ਾਦੀ ਤੋਂ ਬਾਅਦ 'ਹਰੇ ਇਨਕਲਾਬ' ਅਧੀਨ ਤੇਜ਼ੀ ਨਾਲ ਮਸ਼ੀਨੀਕਰਣ ਹੋਇਆ, ਪਰ ਹਾਲੇ ਵੀ ਬਹੁ-ਗਿਣਤੀ ਦੇ ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਦਾ ਕਦਰਤ ਤੋਂ ਇੰਨਾ ਤੋੜ-ਵਿਛੌੜਾ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਕਿ ਉਹ ਕੁਦਰਤ ਲਈ ਸਹਿਕ ਜਾਣ, ਸਗੋਂ ਉਹ ਤਾਂ ਕੁਦਰਤ ਤੋਂ ਛੁਟਕਾਰਾ ਪਾਉਣਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਨ । ਜੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਚ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਭਾਵ ਸੁਣਨੇ ਹੋਣ ਤਾਂ 'ਸਾਡੀ ਕਾਹਦੀ ਜੂਨ ਆ ਮਿੱਟੀ ਨਾਲ ਮਿੱਟੀ ਹੋਈ ਜਾਈਦਾ। 'ਜੁਆਕ ਚਾਰ ਅੱਖਰ ਪੜ੍ਹ ਜਾਣ, ਖ਼ਬਰੇ ਖਹਿੜਾ ਛੁੱਟ ਜੋ, ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਪੈਦ ਪਿੱਟਣਗੇ ।' ਸੋ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਬਹੁ-ਗਿਣਤੀ ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਲਈ ਕੁਦਰਤ ਪਿਆਰ ਬਿਲਕੁਲ ਹੋਰ ਅਰਬ ਰੱਖਦਾ ਹੈ, ਇਸੇ ਲਈ ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ, ਪੂਰਨ ਸਿੰਘ ਉਨ੍ਹਾਂ ਲਈ ਓਪਰੇ ਬਣੇ ਹੋਏ ਹਨ। ਪੱਛਮ ਵਿਚ ਪਿਛਲੀਆਂ ਸਦੀਆਂ ਅੰਦਰ ਤੇਜ਼ ਨਾਲ ਮਸ਼ੀਨੀਕਰਨ ਹੋਇਆ, ਜਿਸ ਦੇ ਫਲਸਰੂਪ ਆਮ ਆਦਮੀ ਦਾ ਕੁਦਰਤ ਨਾਲੋਂ ਸੰਬੰਧ ਟੁੱਟ

ਗਿਆ। ਇਸ ਕਾਰਨ ਕੁਦਰਤ ਦਾ ਉਦਰੋਵਾਂ ਪੈਦਾ ਹੋਇਆ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਰੂਸੋ ਨੇ ਦਾਰਸ਼ਨਿਕ ਆਧਾਰ ਪ੍ਰਦਾਨ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਵਰਡਜ਼ਵਰਥ, ਵਿਟਮੈਨ ਵਰਗੇ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਭਾਵਾਂ ਨੂੰ ਕਵਿਤਾਇਆ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਰੀਸੋ ਰੀਸ ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਜੀ ਕਸ਼ਮੀਰ ਜਾ ਬੈਠਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਕਵੀਂ ਅਤੇ ਪਾਠਕ ਦੀ ਚੇਤਨਾ ਵਿਚ ਵਿੱਥ ਪੈ ਗਈ।

ਜਦੋਂ ਪੰਜਾਬੀ ਜਾਂ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਪੜਾਇਆ ਜਾਣ ਲੱਗਿਆ ਤਾਂ ਪਾਠ-ਕਰਮ ਵਿਚ ਉਹੀ ਪਾਨ-ਪੁਸਤਕਾਂ ਲੱਗੀਆਂ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਕਵੀਆਂ ਨੇ 'ਉਧਾਰੀ-ਚੇਤਨਾ' ਗ੍ਰਹਿਣ ਕੀਤੀ ਹੋਈ ਸੀ । ਕਿਉਂਕਿ ਪਾਠਕ੍ਰਮ ਬਨਾਉਣ ਵਾਲੇ, ਉਹੀ ਬੁੱਧੀਜ਼ੀਵੀ ਸੱਜਣ ਸਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਖ਼ੁਦ 'ਉਧਾਰੀ-ਚੇਤਨਾ' ਗ੍ਰਹਿਣ ਕੀਤੀ ਹੋਈ ਸੀ । ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਪਾਠ-ਪੁਸਤਕਾਂ ਵਿਰ 'ਉਧਾਰੀ-ਸੰਵੇਦਨਾ' ਦੀ ਕਥਿਤ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਲੱਗ ਜਾਣ ਨਾਲ, ਤੇਜ਼ੀ ਨਾਲ ਫੈਲ ਰਹੀ ਵਿਦਿਆ ਦੇ ਵਿਦਿਆਰਥੀ ਵੀ ਇਸ 'ਉਧਾਰੀ-ਸੰਵੇਦਨਾ' ਨੂੰ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰਨ ਲੱਗੇ । ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਲੜੀਵਾਰ ਕਿਰਿਆ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਗਈ। ਸਾਹਿਤ ਅਤੇ ਸਾਹਿਤ ਅਧਿਆਪਨ ਵਿਚ 'ਉਧਾਤੀ-ਸ਼ੰਵੇਦਨਾ' ਦਾ ਦਖ਼ਲ ਅੱਜ ਵੀ ਓਨਾ ਹੀ ਹੈ । ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਪ੍ਰਸੰਗ ਅਧੀਨ ਡਾ: ਸੁਤਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਨੂਰ ਲਿਖਦੇ ਹਨ, "ਸਾਡੇ ਸਾਹਿਤ ਵਿਰ ਜਦੋਂ ਆਧੁਨਿਕਤਾ, ਨਗਰ ਚੇਤਨਾ, ਮਹਾਂ-ਨਗਰ ਚੇਤਨਾ, ਅਸਤਿੱਤਵਵਾਦ ਆਦਿ ਦਾ ਚਰਚਾ ਸਾਹਮਣੇ ਆਇਆ, ਕੇਵਲ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਹੀ ਕਾਹਲੀ ਨਾਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰਤਿਮਾਨਾਂ ਨੂੰ ਅਪਣਾ ਕੇ ਰਰਨਾਵਾ ਨਾ ਘੜੀਆਂ ਜਾਣ ਲੱਗੀਆਂ, ਸਗੋਂ ਆਧੁਨਿਕ ਕਾਲ ਦੇ ਸਮੁੱਰੇ ਸਾਹਿਤ ਲਈ ਅਧਿਆਪਨ ਦੇ ਦਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰਤਿਮਾਨਾਂ ਦੇ ਸ਼ਿਕਾਰ ਹੋਏ।"4 ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਨਵੇਂ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਅਧਿਆਪਨ ਨੇ ਆਪਣਾ ਅਸਰ ਪਾਇਆ, ਪਰ ਇੱਥੇ ਇਹ ਨੋਟ ਕਰਨਾ ਦਿਲਚਸਪ ਹੋਵੇਗਾ ਕਿ ਹੋਰ ਵਿਸ਼ਿਆਂ-ਇਤਿਹਾਸ, ਭੂਗੋਲ, ਵਿਗਿਆਨ ਨੇ ਸਾਡੀ ਰੇਤਨਾ ਨੂੰ ਅੰਤਰ-ਰਾਸ਼ਟਰੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਉੱਪਰ ਰੁੱਕ ਦਿੱਤਾ। ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਵਿਦਿਆ ਦੀ ਇਹ ਵਿਸੰਗਤੀ ਰਹੀ ਕਿ ਇਹ ਸਦਾ ਮੈਕਾਲੇ ਦੀਆਂ ਇੱਛਾਵਾਂ ਅਨੁਕੂਲ ਨਹੀਂ ਰਹੀ, ਸਗੋਂ ਇਸ ਨੇ ਹਾਂ-ਪੱਖੀ ਹਿੱਸਾ ਵੀ ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਧ ਪਾਇਆ।

ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਉਤਪੰਨ ਕਰਨ ਵਾਲੀਆਂ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਧਾਰਮਿਕ ਪੁਨਰ ਉਥਾਨ ਅਤੇ ਸਮਾਜ ਸੁਧਾਰ ਦੀਆਂ ਲਹਿਰਾਂ ਦਾ ਕੇ ਦਾਰ ਵੀ ਸ਼ਹਿਰ ਹੀ ਰਹੇ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਬਹੁਤਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਵਿਰ ਸੀ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਹੇਠ ਉਪਜੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਅਪੀਲ ਸਮੂਹਿਕ ਬਹੁਤਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਵਿਰ ਸੀ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਹੇਠ ਉਪਜੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਅਪੀਲ ਸਮੂਹਿਕ ਲੱਕ-ਧਹਮ ਦੀ ਪਕੜਾ ਪੀਡੀ ਸੀ, ਜੋ ਕਿ ਆਪਣੇ ਖਾਸੇ ਵਜੋਂ 'ਹੀ ਧਾਰਮਿਕ ਸਹਿਣਸ਼ੀਲਤਾ ਵਾਲਾ 'ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਧਾਰਮਿਕ ਪੁਨਰ ਉਥਾਨ ਨਾਲ ਲੱਕ ਧਰਮ ਦੀ ਥਾਂ ਵਸ਼ਿਸ਼ਟ ਧਰਮ ਸਥਾਪਤ ਹੋਣ ਲੱਕਿਆ, ਜੋ ਜਲਦੀ ਹੀ ਸੰਪਰਦਾਇਕਤਾ ਦਾ ਸ਼ਿਕਾਰ ਹੋ ਗਿਆ। ਇਸ ਦੇ ਭਵਿੱਖ ਵਿਚ ਬੜੇ ਦੁਪਾਂਤਕ ਸਿੱਟੇ ਨਿਕਲੇ ਅਤੇ ਨਿਕਲ ਰਹੇ ਹਨ। ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਵਿਚ ਉਠੀ ਧਾਰਮਿਕ ਪੁਨਰ ਉਥਾਨ ਦੀ ਮਿੰਘ ਸਭਾ ਲਹਿਰ, ਆਜ਼ਾਦੀ ਦੇ ਰਾਸ਼ਟਰੀ ਪ੍ਰਮੰਗ ਵਿਚ ਭਾਵੇਂ ਹਾਂ-ਪੱਧੀ ਅੰਖ ਵੀ ਰੱਖਦੀ ਸੀ, ਪਰ ਸੰਪਰਦਾਇਕਤਾ ਟਾਲ ਭਰਪੂਰ ਸੀ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਲਹਿਰਾਂ ਦੇ ਧਾਰਮਿਕ ਸੁੱਧਰਾਈ ਹੀ ਮੰਗ ਨਾਲ ਮੇਲ ਨਹੀਂ ਖਾਂਦੀਆਂ ਸਨ। ਲੱਕ-ਕਾਵਿ ਵਿਚ ਇਸ ਦਾ ਆਮ ਪ੍ਰਗਟਾ ਮਿਲਦਾ ਹੈ । ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਲਹਿਰਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਅਧੀਨ, ਧਾਰਮਿਕ ਬੁੱਧਤਾਈ ਤੇ ਕਰੜਾਈ ਵਾਲੇ ਸ਼ਹਿਰੀ ਕਾਵਿ ਦੀ ਥਾਂ ਪੇਂਡੂ ਲੋਕ ਆਪਣੇ ਲੋਕ-ਧਰਮ ਵਾਲੇ ਧਾਰਮਿਕ ਸਹਿਦਸੀਲਤਾ ਦੇ ਗੁਣ ਨੂੰ ਚੰਬੜੇ ਰਹੇ । ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਜਾਂ ਵਾਰਤਕ ਵਿਚ ਸਿਰਫ ਸਿੱਖ ਪਾਤਰਾਂ ਨੂੰ ਉਤਮ ਚਿਤਰਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਇਸ ਦੇ ਉਲਟੇ ਮਾਲਵੇ ਦੇ ਲੋਕ-ਕਾਵਿ ਵਿਚ ਸਾਰਿਆ ਦੀ ਵੀਆਂ, ਗੁਰੂ-ਇਸ਼ਟਾਂ ਨੂੰ ਧਿਆਉਂ ਦੀਆਂ ਮੰਗਲਾਚਰਨੀ ਲੋਕ-ਬੌਲੀਆਂ ਆਮ ਮਿਲਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਸੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਮਾਲਵੇ ਦੇ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਕਵੀਬਰ ਬਾਬੂ ਰਜਬ ਅਲੀ ਦੀ ਕਵੀਬਰੀ ਨੂੰ ਅਤੇ ਬਾਹਰ ਗਏ ਪੇਂਡੂ ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਦੇ 'ਗ਼ਦਰੀ ਅਖ਼ਬਰ', 'ਗ਼ਦਰ-ਅੰਦਰ', 'ਗ਼ਦਰ ਦੀ ਗੂੰਜ' ਨਾਂ ਹੋਣ ਛਪੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਨੂੰ ਵਿਚਾਰਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਧਾਰਮਿਕ ਲਹਿਰਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਸਰਚਾਲਨ ਸਮੇਂ ਆਉਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਉਧਾਰੀ ਸੇਵੇਦਨਾ ਵਾਲੇ ਕਵੀਆਂ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਰਾਸ਼ਟਰਵਾਈ ਅੰਗਾਂ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ, ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਸੰਪਰਦਾਇਕ ਰਾਸ਼ਟਰਵਾਦ ਨੂੰ ਜਨਮ ਦਿੱਤਾ, ਜਦੋਂ ਕਿ 'ਦੇਸ਼ੀ ਚੇਤਨਾ' ਜਿਸ ਨੂੰ ਪਰਿਪਰਾਵਾਈ ਕਵਿਤਾ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਨੇ ਨਵੇਂ ਗਿਆਠ-ਵਿਗਿਆਨ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਅਨੁਭਵ ਵਿਚ ਸਮਾਉਂਦਿਆਂ, ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਰਾਜ ਖਿਲਾਫ਼ ਨਿਰੋਲ ਰਾਸ਼ਟਰਟਾਦੀ ਪੰਜਾ ਉਡਾਰਿਆ ਸੀ।

ਪੰਜਾਬੀ ਪ੍ਰੈਸ ਦੇ ਸਥਾਪਿਤ ਹੋ ਜਾਣ ਨਾਲ ਅਖ਼ਬਾਰਾਂ, ਰਿਸਾਲਿਆਂ, ਪੈਮਲਲਿਟਾਂ, ਛਪੇ ਪਤਰਿਆਂ, ਕਿਤਾਬਾਂ ਆਦਿ ਨੇ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਤੇ ਦੂਹਰਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਪਾਇਆ। ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਅਖ਼ਬਾਰ, ਮਾਸਿਕ ਪੱਤਰ, ਛਪੇ ਪੱਤਰੇ ਅਤੇ ਕਿਤਾਬਾਂ ਆਮ ਕਰਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਹੀ ਲੋਕਾਂ ਵਲੋਂ ਪੜ੍ਹੇ ਜਾਂਦੇ ਸਨ, ਜਿਹੜੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਿੱਖਿਆ ਪੜ੍ਹੇ ਸਨ ਜਾਂ ਫਿਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਹੀ ਲੋਕਾਂ ਵਲੋਂ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਤ ਕੀਤੇ ਜਾਂਦੇ ਸਨ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਪਹਿਲੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਤਾਂ ਅਖ਼ਬਾਰਾਂ ਆਦਿ ਹੈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਹੀ ਲੋਕਾਂ ਵਲੋਂ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਤ ਕੀਤੇ ਜਾਂਦੇ ਸਨ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਪਹਿਲੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਤਾਂ ਅਖ਼ਬਾਰਾਂ ਆਦਿ ਹੈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਹੀ ਲੋਕਾਂ ਵੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਪਾਇਆ, ਜੋ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਿੱਖਿਆ ਦਾ ਕੰਚਾ-ਪੱਕਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਪਹਿਲਾਂ ਹੀ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰੀ ਕੇਠੇ ਸਨ। ਅਖ਼ਬਾਰ ਉਸੇ ਕੰਚੇ-ਪੱਕੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਨੂੰ ਪ੍ਰਸ਼ਟ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਪਰ ਸਮੇਂ ਨਾਲ ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਵਿਦਿਆ ਫੋਲਣ ਲੱਗੀ, ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਅਖ਼ਬਾਰਾਂ ਆਦਿ ਦੀ ਰਾਜਨੀਤਕ ਪੱਧਰ ਤੇ ਵਰਤੋਂ ਹੋਣ ਲੱਗੀ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਇਹ ਸਾਪਨ ਦੋਹਾਂ ਚੇਤਣਾਂ ਨੂੰ ਇਕ ਸੂਬ ਕਰਨ ਦੇ ਯਤਨ ਕਰਦਾ ਕਿਹਾ। ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਕਵੀ ਦਰਬਾਰ ਭਾਵੇਂ ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਵਿਚ ਜਥੇਬੰਦ ਕੀਤੇ ਜਾਂਦੇ ਸਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਯੋਜਕਾਂ ਦਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ ਵੀ ਸਮਾਜ ਸੁਧਾਰ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਸੀ ਅਤੇ ਉਹ ਖ਼ੁਦ 'ਉਧਾਰੀ ਸੇਵੇਦਨਾਂ ਦੇ ਗਾਹਕ ਸਨ, ਪਰ ਕਿਉਂਕਿ ਕਵੀ ਦਰਬਾਰਾਂ ਦਾ ਇਕ ਸਿਹਾ ਸਿੱਧਾ ਸਤੀਤਿਆਂ ਨਾਲ ਜੁੜਿਆ ਹੋਣ ਕਰਕੇ, ਇਹ ਸਾਪਨ ਦੀ ਦੋਹਾਂ ਚੇਤਨਾ। ਪੱਧਰਾ ਦੇ ਪਾੜੇ ਨੂੰ ਘਟਾਉਣ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਦਾ ਸੀ। ਭਾਵੇਂ ਪਿੰਡਾਂ ਵਿਚ ਕਦੀ ਅਤੇ ਦਾੜੀ ਵੇਧ ਸਰਬੁਲ ਸਨ।

ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਾਮਰਾਜ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਆਵਾਜਾਈ ਦੇ ਸਾਧਨ! ਦੀ ਨਵੀਂ ਤਕਨੀਕ ਰੇਲ ਗੱਡੀ ਅਤੇ ਹੋਰ ਸਾਧਨ ਭਾਰਤ ਆਏ। ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਦੇ ਆਉਣ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਦਾ ਆਪਸ ਵਿਚ, ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਦਾ ਦੇਸ਼ ਦੇ ਹੋਰ ਰਿੱਸਿਆਂ ਨਾਲ ਅਤੇ ਅੰਤਰ ਰਾਸ਼ਟਰੀ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਸਪਰਕ ਵਧਿਆ, ਜਿਸ ਨੇ ਪੇਂਡੂ ਸਰੇਣੀ ਤੋਂ ਵੀ ਪੂਭਾਵ ਪਾਇਆ। ਪੇਂਡੂ ਲੋਕ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਵੇਜ਼ ਵਿਚ ਵੱਡੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਭਰਤੀ ਹੋਏ, ਬਾਅਦ ਵਿਚ ਹੋਰ ਕਾਰੰਬਾਰੀ ਕੰਮਾਂ ਲਈ ਵੀ ਦੇਸ਼ ਅੰਦਰ ਸ਼ਧਿਰਾਂ ਵੱਲ ਅਤੇ ਬਾਹਰ ਪ੍ਰਦੇਸ਼ੀ ਜਾਣ ਲੱਗੇ। ਪਰ ਇੱਥੇ ਬੜੀ ਦਿਲਚਸਪ ਗੱਲ ਨੌਟ ਕਰਨ ਵਾਲੀ ਹੈ

ਕਿ ਜਿੱਥੇ ਸਹਿਰੀ ਜਾਂ ਠੰਕਰੀ ਪੇਸ਼ਾ ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਨੇ ਨਵੇਂ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਸਿਧਾਂਤ ਦੀ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਸਿੱਖਿਆ ਰਾਹੀਂ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕੀਤਾ, ਉੱਥੇ ਪੌਂਡੂ ਜੋ ਫੋਜ ਜਾਂ ਹੋਰ ਕੰਮਾਂ ਧਿੰਦਆਂ ਲਈ ਵਿਖੇਗ ਤੋਂ ਸੀ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਨਵੇਂ 'ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਵਿਵਧਾਰ ਦੀ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਅਮਲੀ ਜੀਵਨ ਦੇ ਅਨੁਭਵਾਂ ਵਿਚ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕੀਤਾ। ਉਹ ਲੱਕ ਜਿਹੜੇ ਪਿੰਡਾਂ ਵਿਚੋਂ 'ਉਠ ਕੇ ਬਾਹਰਲ ਦੇਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਚਲੇ ਗਏ ਸਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਵਿਚਾਹ ਤਾਂ ਬਦਲੇ ਹੋਏ ਸਨ, ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਕੋਲ 'ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਮਾੜਲ' ਨਾ ਹੋਣ ਤਾਰਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੇ ਨਵੇਂ ਕ੍ਰਾਂਤੀਕਾਰੀ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਪਰੰਪਰਿਕ ਮੱਧਕਾਲੀ ਛੰਦਾਂ ਵਿਚ ਹੀ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ। ਇਸ ਦੀ ਖ਼ੁਬਸ਼ੁਰਤ ਉਦਾਹਰਣ 'ਗਿੰਦਰੀ ਕਾਵਿ' ਹੈ।

> ਚਿੱਤ ਦੀਆਂ ਹੋਣ ਯਾਰੇ ਸਭੇ ਭੌਣੀਆਂ ਸਿਖ ਲੌ ਕਲਾ ਬਣੌਣੀਆਂ ਚਲੌਣੀਆਂ ਬਾਰ ਬਾਰ ਜ਼ਿਤ ਮੇ' ਕਰੇ ਵਿਚਾਰ ਜੀ ਹੁਨਰਾਂ ਦੇ ਵਿਚ ਹੈ ਬੜੀ ਬਹਾਰ ਜੀ। (ਗੁੱਦਰੀ ਕਾਵਿ)

ਦਿਸ਼ ਪ੍ਰਕਾਰ ਸਿੱਟਾ ਕੇਂ ਦਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਆਪਣੇ ਜਨਮ ਜਮੇਂ ਹੀ, ਪਰੈਪਰਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਸਹਿਜ ਵਿਕਾਸ ਹੋਣ ਦੀ ਥਾਂ ਇਕ ਦੁਣਾੜ ਪੰਦਾ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਘੱਟ ਗਿਣਤੀ ਦੀ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਜਿੱਖਿਆ ਪ੍ਰਾਪਤ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਦੀ ਨੌਕਰੀ ਜਾਂ ਸ਼ਹਿਰੀ ਕਰਾਰੇਥਾਰ ਕਰਦੀ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾ' ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਹੈ। ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਬਹੁਗਿਣਤੀ ਪੇਂਡੂ ਜਨਤਾ ਵਿਚ ਸ਼ਾਹਿਤਕ ਖ਼ਣਾਅ ਵਾਪਰ ਗਿਆ, ਜਿਸ ਨੇ ਪਹਿਲੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਤਾਂ ਮੰਧਕਾਲੀ ਕਾਵਿ-ਦੂਪਾਂ ਨੂੰ ਜਾਰੀ ਰੱਖਿਆ, ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਵਿਭਿੰਨ ਪ੍ਰਯੰਗ ਕਰਕੇ ਨਵਿਆਂ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਨੂੰ ਛੁਹਿਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਇਸੇ ਸਮੇਂ ਲੌਕ-ਕਾਵਿ ਨੇ ਜੋਰ ਫੜਿਆ। ਵਿਦਿਆਂ ਦੇ ਪ੍ਰਸਾਰ ਨਾਲ ਪੇਂਡੂ ਜਨਤਾ ਵਿਚ ਦੀ 'ਉਧਾਰੀ-ਚੇਤਨਾਂ' ਫੈਲਣ ਲੱਗੀ, ਪਰ ਵਸਤੂ-ਸਥਿਤੀ ਉਸ ਦੇ ਫੈਲਣ ਤੇ ਗਰੀਰੇਧ ਦਾ ਕੰਮ ਕਰਦੀ। ਹੋਲੀ-ਹੋਲੀ ਵਸਤੂ ਸਥਿਤੀ ਬਦਲੀ, ਸਿੱਧਾ ਅਸਰ ਘਟਿਆ ਤਾਂ ਇਕਸੂਰਤਾ ਬਣਨ ਦੇ ਆਸਾਰ ਨਜ਼ਰ ਆਉਣ ਲੱਗੋ। ਇਸ ਪਾੜੇ ਨੂੰ ਸਾਡੇ ਸਾਰਿਆਂ ਪ੍ਰਤਿਭਾਸ਼ਾਲੀ ਆਲੋਚਕਾਂ ਨੇ ਪਛਾਇਆ ਤਾਂ ਸੀ, ਪਰ ਇਸ ਦੇ ਦੂਰ-ਰਸੀ ਸਿੱਟਿਆਂ ਨੂੰ ਨਜ਼ਰ-ਅੰਦਾਜ਼ ਕਰੀ ਰੱਖਿਆ। ਡਾ: ਮਹਿੰਦਰਪਾਲ ਕੋਹਲੀ ਇਸੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਪ੍ਰਭਾਵ ਨੂੰ ਇਉਂ 'ਸੁਤਰਬੰਧ ਕਰਦੇ ਹਨ ਕਿ 'ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਅਤੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਭਾਸ਼ ਰਾਹੀਂ ਹੋਰ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਦੀ ਸਿੱਖਿਆ ਨੇ ਦੋਸ਼ੀ ਵਿਚਾਰਾਂ ਦੇ ਵਿਕਾਸ ਨੂੰ ਨਵਾਂ ਮੰਡ ਦਿੱਤਾ। ਇਸ ਨੇ ਦੋਸੀ ਪ੍ਰਤਿਭਾ ਦੇ ਸੁਤੇਤਰ ਵਿਕਾਸ ਤੇ ਰੋਕ ਲਾਈ।

ਉਪਰਲੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਦੀ ਰੇਸ਼ਨੀ ਵਿਚ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾਵਾਂ ਦਾ ਪੁਨਰ-ਮੁਲਾਂਕਣ ਕੀਤਾ ਜਾਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ ਸਮੁੱਚੀ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਇਤਿਹਾਸ ਹੀ ਸਾਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਹੇਠ ਹੈ, ਇਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭਾਵ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਕਰਾ ਕੇ ਵਿਸ਼ਵ-ਗਿਆਨ ਸ਼ਾਸਤਰ ਚਰਿਪੇਖ ਅਧੀਨ ਮੁੜ ਲਿਖੇ ਜਾਣ ਦੀ ਲੋੜ ਹੈ। ਪਰ ਹਾਲ ਦੀ ਘੜੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਕੁਝ ਨੁਕਤਿਆਂ ਨੂੰ ਉਜਾਗਰ ਕਰਨਾ ਜਰੂਰੀ ਹੈ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਜਿਨਾਂ ਅੱਗੇ ਤੁਹਨਾ ਮੁਸ਼ਕਲ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ ਦੇ ਨਿਰੀਖਣ ਸਮੇਂ ਕਥਿਤ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾਵਾਂ ਤੇ ਪਰੇਪਰਾਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਵੰਡ ਲਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜੋ ਕਿ ਸਰਕਾਰ ਗ਼ਲਤ ਹੈ। ਪਰੇਪਰਾਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਅੱਗੋਂ ਇਕ-ਜੱਟ ਨਹੀਂ, ਉਸ ਦੀਆਂ ਵੀ ਅੱਗੋਂ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾਵਾਂ ਹਨ, ਦੂਜਾ ਉਸ ਨੂੰ ਸਥਿਰ, ਖਤਮ ਹੋ ਰਹੀ ਸਮਝਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜਦੋਂ ਕਿ ਇਹ ਧਾਰਾਵਾਂ ਗਤੀਸ਼ੀਲ ਰੂਪ ਵਿਚ ਬਦਲ ਰਹੀਆਂ ਸਨ ਤੋਂ ਇਹ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਵਿਚ ਸਮਿਲਤ ਹੋਈਆਂ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਛੂਟਿਆਉਣਾ ਤੱਥਾਂ ਤੋਂ ਮੂੰਹ ਮੰਤਨਾ ਹੈ। ਇਸ ਕਥਿਤ ਪਰੰਪਰਾਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੀਆਂ ਕਿਰਤਾਂ ਦਾ ਸਾਹਿਤਕ ਮੁੱਲ ਸਾਮ-ਰਾਜੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਸਤਰ ਅਨੁਸਾਵ ਘੱਟ ਹੋਂ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਸ ਨੂੰ ਸਾਹਿਤ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਬਣਦਾ ਥਾਂ ਦਿੱਤਾ ਜਾਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ।

ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਧਾਰਾਵਾਂ ਨੂੰ ਆਮ ਕਰਕੇ ਕਿਸੇ ਖਾਸ ਸਮੇਂ ਜਾਂ ਖਾਸ ਕਵੀ ਨਾਲ ਜਾਂ ਖਾਸ ਘਟਨਾ ਨਾਲ ਬੰਨ੍ਹ ਕੇ ਵੇਖਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਧਾਰਾ ਦਾ ਅਧਿਐਨ ਦੂਜੀਆਂ ਧਾਰਾਵਾਂ ਤੋਂ ਤੌੜ ਕੇ ਇਕਹਿਰੇ ਨਿਰਪੇਖ ਵਰਤਾਰੇ ਵਜੋਂ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰੈਪਰਾ ਨੂੰ ਤਾਂ ਬੌੜ੍ਹਾ ਬਹੁਤਾ ਗੋਲਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਹੈ, ਪਰ ਸਮਕਾਲੀਨ ਧਾਰਾਵਾਂ ਹੋ ਦਥਾਵਾਂ ਨੂੰ ਡਾਂ ਬਿਲਕੁਲ ਹੀ ਨਜ਼ਰ-ਅੰਦਾਰ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਬੂਘਕੀ ਵੇਗ ਨਾਲ ਸਮਝਣ ਲਈ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਪ੍ਰਵਾਹ ਨੂੰ ਡੰਡਾ-ਦੌੜ (ਰਿਲੰਅ-ਰੋਸ) ਨਾਲ ਕੁਲ-ਨਾਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਪਿਛਲੀਆਂ ਧਾਰਾਵਾਂ ਅਕਲੀਆਂ ਧਾਰਾਵਾਂ ਨੂੰ ਜਨਮ ਦਿੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਸਮਕਾਲੀਨ ਧਾਰਾਵਾਂ ਵਿਚ ਆਪਸੀ ਟਕਰਾ ਚੱਲਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਧਾਰਾਵਾਂ ਚੱਲਦੀਆਂ ਹਨ, ਸਮਕਾਲੀਨ ਤਾਂ ਅੱਗੇ ਨਿਕਲ ਕੇ ਪ੍ਰਧਾਨ ਬਣ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਹ ਇਕ ਦੂਜੀ ਤੋਂ ਪ੍ਰਭਾਵਤ ਹੋਈਆਂ ਅਤੇ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਪਾਰਾਵਾਂ ਤੋਂ ਇਕ ਨਜ਼ਰ ਮਾਰ ਲੋਟੀ ਯੋਗ ਹੋਰੰਗੀ।

#### ਰਾਜਨੀਤਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ੳਦੇ ਹੋਣਾ :

ਪੰਜਾਬੀ ਦੀ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਲੱਛਣ ਬਿਆਨਦਿਆਂ ਅਕਸਰ ਹੀ ਇਸ ਗੱਲ ਵੱਲ ਕੋਈ ਧਿਆਨ ਨਹੀਂ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਕਿ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਆਉਣ ਨਾਲ ਰਾਜਨੀਤਕ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਉਦੇ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸਾਡੀ ਮੱਧਰਾਲੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਵੀ ਰਾਜਨੀਤਕ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਅੱਬ ਮਿਲਦੇ ਹਨ, ਖਾਸ ਕਰਕੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਬਾਧਰ ਬਾਣੀ ਵਿਚ। ਵਾਰਿਸ ਬਾਹ ਨੇ ਸਿੱਖ ਸਕਤੀ ਦੇ ਦੜ੍ਹਾਅ ਤੇ ਕੁਝ ਪੰਕਤੀਆਂ ਕਹੀਆਂ ਸਨ। ਪਰ ਸਮੁੱਚੀ ਮੱਧਕਾਲੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਵਾਰ ਨਿਰੱਲ ਰਾਜਨੀਤਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਜੰਨਮ ਹੀ ਰਾਜਸੀ ਕਵਿਤਾ ਵਜੋਂ ਹੋਇਆ। ਇਪੇ ਦੇ ਨੁਕਤੇ ਹੋਰ ਸਪੱਤ ਕਰ ਦੇਣੇ ਯੋਗ ਹੋਣਗੇ, ਪਹਿਲਾ : ਆਮ ਮਾਰਕਸ਼ੀ ਧਾਰਨਾ ਹੈ ਕਿ ਕੋਈ ਵੀ ਕਵੀ ਰਾਜਨੀਤੀ ਤਾਂ ਮੁਕਤ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਸਦਾ ਕਿ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਜਨਮ ਹੀ ਰਾਜਸੀ ਕਵਿਤਾ ਵਜੋਂ ਹੋਇਆ। ਇਪੇ ਦੇ ਨੁਕਤੇ ਹੋਰ ਸਪੱਤ ਕਰ ਦੇਣੇ ਯੋਗ ਹੋਣਗੇ, ਪਹਿਲਾ : ਆਮ ਮਾਰਕਸ਼ੀ ਧਾਰਨਾ ਹੈ ਕਿ ਕੋਈ ਵੀ ਕਵੀ ਰਾਜਨੀਤੀ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ। ਇਸ ਤੋਂ ਸਿੰਟਾ ਕੱਥ ਲਿਆ ਜਾਦਾ ਹੈ ਕਿ ਹਰ ਕਵੀ ਹੀ ਰਾਜਸੀ ਕਵੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਇਥੇ ਇਕ ਕੁਲੰਖਾ ਹੈ ਕਿ ਪਹਿਣੀ ਗੱਲ ਹਰ ਕਵੀ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਉਸ ਦਾ ਜੀਵਨ ਦ੍ਰਿਟਰੀਕੈਣ ਸਮਾਇਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਉਸ ਤੋਂ ਉਸ ਦੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਬਾਰੇ ਅੰਦਾਜ਼ਾ ਤਾਂ ਲਾਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਸ ਦੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਅਨੁਸਾਰ, ਉਸ ਨੂੰ ਰਾਜਸੀ ਕਵੀ ਕਹਿਣਾ ਗ਼ਰਤ ਹੈ। ਦੂਜਾ ਰਾਜਸੀ ਕਵੀ ਅਸੀਂ ਉਸ ਨੂੰ ਆਧਾਰ ਬਣਾ ਕੇ ਕਵਿਤਾ ਲਿਖਦਾ ਹੈ ਜਾਂ ਆਮ ਵਰਤਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਵਿਲੇਸ਼ ਰਾਜਸੀ ਇਸ਼ਟਰਿਕੋਣ ਤੋਂ ਚਿਤਰਦਾ ਹੈ।

ਰਾਜਸੀ ਕਵਿਤਾ ਲਿਖਣਾ ਮੁੱਧਕਾਲ ਵਿਚ ਸੰਭਵ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਦੇ ਜਾਗੀਰਦਾਰੀ ਰਾਜ ਵਿਚ ਰਾਜਿਆਂ/ਬਾਦੁਸ਼ਾਹਾਂ ਦੀ ਗੁਣ-ਗਾਇਣ ਕਰਦੀ ਕਵਿਤਾ ਹੀ ਲਿਖੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਸੀ। ਜਾਂਉਲਟ ਲਿਖ ਕੇ ਫਿਰ ਦੇਸ਼ ਨਿਕਾਲਾ ਜਾਂ ਮੌਤ ਦੀ ਸਜ਼ਾ ਕਬੂਲੀ ਜਾਸਕਦੀ ਸੀ। ਪੰਜਾਬੀ ਦਰਬਾਰੀ ਭਾਸ਼ਾ ਨਾ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਗੁਣ ਗਾਇਣ ਵਾਲੀ ਕਵਿਤਾ ਤੋਂ ਬਚੀ ਰਹੀ, ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਸਮਰਬਾ ਅਨੁਸਾਰ ਰਾਜਸੀ ਵਿਸ਼ੇ ਵੀ ਵਿਚਾਰ ਅਧੀਨ ਆਉਂਦੇ ਰਹੇ, ਪਰ ਬੰਝਵੀਂ ਕਾਵਿ-ਪਰੰਪਰਾ ਦੀ ਅਣਹੋਂ ਦ ਕਾਟਨ ਅਤੇ ਸਮਕਾਲੀ ਦਬਾਵਾਂ ਕਾਰਨ ਬੱਝਵੀ 'ਧਾਰਾ ਨਾ ਬਣ ਸਕੀ। ਜਦੋਂ ਕਿ ਆਧੁਨਿਕ ਪੂੰਜੀਵਾਦੀ ਯੁੱਗ ਆਪਣੇ ਨਾਲ ਹੀ ਜਮਹੂਰੀ ਰਾਜ ਪ੍ਰਬੰਧ ਲੈ ਕੇ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਵਿਰੋਧ ਦੀ ਵੀ ਗੰਜਾਬਿਸ਼ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਰਾਜਸੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਉਦੇ ਹੈਦਾ ਹੈ। ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਰਾਜੀ ਵਿਦੇਸ਼ੀਆਂ ਦਾ ਕਬਜ਼ਾ ਹੈਦਿਆਂ ਹੀ ਸ਼ਾਹ-ਮੁਹੰਮਦ ਨੇ 'ਜੰਗਨਾਮਾ' ਲਿਕ ਕੇ ਰਾਜਸੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਮੁੱਢ ਬੈਨੂ ਦਿੱਤਾ ਸੀ । ਇਸ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਤਾਂ ਕਿਰਤੀ ਕਿਸਾਨ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ, ਗੁੱਦਰੀ ਕਾਵਿ, ਬੁੱਬਰ ਕਾਵਿ, ਰਾਸ਼ਟਰਵਾਦੀ ਕਾਵਿ, ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ, ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ, ਪੰਜਾਬੀ ਦੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਪਮੁੱਖ ਸਿਆਸੀ ਲਹਿਰਾਂ ਨਾਲ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰਾਂ ਵੀ ਉੱਠੀਆਂ। ਇਸ ਰਾਜਸੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਉਦੇ ਹੋਣ ਦਾ ਕਾਰਨ, ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਰਾਜੀਆਂ ਦਾ ਸਾਡੇ ਦੇਸ਼ ਤੇ ਕਬਜ਼ਾ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਤੇ ਸਾਡੀ ਭਾਸ਼ਾ ਪੰਜਾਬੀ ਹੋਣ ਕਾਰਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਖਿਲਾਫ਼ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਕਵਿਤਾ ਲਿਖਣੀ ਕਈ ਪੱਖਾਂ ਤੋਂ ਸੌਖੇਰੀ ਸੀ । ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਰਾਜ ਦੌਰਾਨ ਭਾਵੇਂ ਕਵੀਆਂ ਨੂੰ ਸਖ਼ਤ ਸਜ਼ਾਵਾਂ ਕਿਤਾਬਾਂ ਦੀ ਜ਼ਬਤੀ ਤੋਂ ਲੈ ਕੇ ਕੈਦਾ, ਜੁਰਮਾਨੇ ਤਕ ਕੀਤੇ ਜਾਂਦੇ ਸਨ, ਪਰ ਫੇਰ ਵੀ ਤੁਸੀਰੇ ਦੇ ਕੇ ਮਾਰਨ ਵਾਲੀਆਂ ਮੱਧਯੁੱਗੀ ਤੁਸ਼ੱਦਦ ਵਿਧੀਆਂ ਦੀ ਕਰਤੋਂ ਹੋਣ ਦਾ ਖ਼ਤਰਾ ਘੱਟ ਸੀ। ਵਧ ਰਹੇ ਆਪਸੀ ਸੰਪਰਕ ਕਾਰਨ ਰਾਜਸੀ ਸ਼ਕਤੀ ਦੇ ਆਧਾਰ ਵਿਚ ਨਿਰੌਲ ਫ਼ੌਜੀ ਸ਼ਕਤੀ ਦੀ ਬਾਲੌਕ-ਰਾਏਦੀ ਮਹੱਤਤਾਦਾਵਧਣਾਕਿਹਾਜ਼ਾਸਕਦਾਹੈ। ਇਸ ਹਾਲਤ ਵਿਚ ਨਵੀਂ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਆਰੰਭ ਹੀ ਰਾਜਸੀ ਵਿਸ਼ੇ ਨੂੰ ਲੈ ਕੇ ਸ਼ਾਹ ਮੁਹੰਮਦ ਕਰਦੇ ਹਨ 1

ਇਸ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਰਾਜ਼ਸੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਦੌਰ ਆਬੰਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਅਜੇ ਤਕ ਨਿਰੰਤਰ ਚਲਿਆ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਬਾਰ ਦੇ ਇਲਾਕੇ ਵਿਚ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਕਾਨੂੰਨ ਖਿਲਾਫ਼ ਉਠੀ ਰਿਕਜ਼ੀ-ਰਿਸਾਨ ਲਹਿਰ ਦੇ ਅਧੀਨ ਲਾਲਾ ਬਾਰੇ ਦਿਆਲ (1907) ਨੇ 'ਪਗ਼ਜ਼ੀ ਸੰਗਲ' ਨਾਂ ਦੀ ਸ਼ੁਧ ਰਾਜ਼ਸੀ ਕਵਿਤਾ ਲਿਖੀ, ਜੋ ਇੰਨੀ ਹਰਨਨ ਪਿਆਰੀ ਹੋਈ ਕਿ ਰਾਜ਼ਸੀ ਲਹਿਰ ਦਾ ਨਾਂ ਹੀ 'ਪੰਗੜੀ ਸੰਭਾਲ' ਪੈ ਗਿਆ। ਇਸ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਸੰਚਾਰ ਸਿੱਧਾ 'ਜੱਟਾਂ' ਨੂੰ ਸਰੋਤਾ ਮੁੱਖ ਹੈ। ਉਲਾਹਮਾ ਸਿੱਧਾ ਅੰਗਰੇਜ਼ 'ਲਾਟ' ਤੇ ਹੈ:

> ਸਾਡੀਆਂ ਗੱਲਾਂ ਗਈਆਂ ਭੌਂਦੇ ਮੁੱਲ ਓਇ ਜਾਤਾ ਨਾ ਸਾਨੂੰ ਸਾਡੇ ਲਾਟ ਨੇ ਭੁੱਲ ਓਇ ਕੀਤਾ ਨਾ ਕਿਸੇ ਸਾਡੇ ਦੁੱਖ ਦਾ ਖ਼ਿਆਲ ਓਇ ਪੱਗੜੀ ਸੰਭਾਲ ਜੱਟਾ, ਪੱਗੜੀ ਸੰਭਾਲ ਓਇ।

ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਬਾਹਰ ਫੌਜ ਅਤੇ ਹੋਰ ਖੱਟਣ ਕਮਾਉਣ ਗਏ ਪਜਾਬੀਆਂ ਨੇ ਅਮਰੀਕਾ ਵਿਚ ਇਕੱਠੇ ਹੋ ਕੇ ਗਦਰੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਨੀਂਚ ਰੱਖੀ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਅਖ਼ਬਾਰ ਗ਼ਦਰ ਗੂੰਜਾਂ ਵਿਚ ਛਪੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਸਿੱਧੇ ਤੌਰ ਤੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਰਾਜ ਨੂੰ ਦੇਸ਼ ਵਿਚੋਂ 'ਨਿਕਲ ਜਟ ਦਾ ਲਲਕਾਰਾ ਸੀ । ਉਸ ਵਿਚਲੇ ਕਵੀ ਆਮ ਕਰਕੇ ਆਪਣਾ ਨਾਂ ਨਹੀਂ ਦਿੰਦੇ ਸਨ ਅਤੇ ਜੋ ਦਿੰਦੇ ਮਨ ਉਹ ਵੀ ਫਰਜ਼ੀ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਸੀ। ਪਰ ਫੇਰ ਵੀ ਮੁਣਸਾ ਸਿੰਘ ਦੂਖੀ, ਭਗਵਾਨ ਸਿੰਘ ਪ੍ਰੀਤਮ, ਇਕਬਾਲ (ਭਾਗ ਸਿੰਘ) ਨਿਰੰਜਨ ਸਿੰਘ ਪੰਡੋਗੇ ਉਰਫ 'ਹਿੰਦ ਸੇਵਕ' ਆਦਿ ਨੇ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਗਈਆਂ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਬਾਰੇ ਨਾਵਨਕਾਰ ਕੇਸਰ ਸਿੰਘ ਲਿਖਦੇ ਹਨ, ਗ਼ਦਰੀਆਂ ਦੁਆਰਾ ਦੂਰੀ ਕਵਿਤਾ ਰਾਜਨੀਤਕ ਪ੍ਰਤੇਬੰਧਤਾ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਹੈ। ਇਥੇ ਪਹਿਲੀ ਧਾਰਨਾ ਦੂਰਗਾਉਣੀ ਯੋਗ ਹੋਵੇਗੀ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਭਾਵੇਂ 'ਪਰੰਪਰਿਕ ਛੰਦਾਂ ਦੀ ਵਰਤੋਂ' ਕੀਤੀ ਅਤੇ ਸੂਖਮ ਬਿੱਖ ਵਿਧਾਨ ਸਿਰਜਣ ਦੀ ਬਾਂ ਵਰਣਨ ਦੀ ਪੱਧਰ ਤੇਰ ਹੋ ਹਨ, ਧਰ ਰਾਜਸੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਸ਼ੁਰੂਆਤ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਅਣਗੋੜੇ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਇਤਿਹਾਸਕ ਦੇਣ ਬਹੁਮੱਲੀ ਹੈ। ਇਸ ਸਬੰਧੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਹੋਨ ਲਿਖੀ ਕਵਿਤਾ 'ਗਿਦਰ ਪਾਰਟੀ' ਦੀ ਮੈਨੀਫੈਸਟੋਂ ਪ੍ਰਤੀਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ:

ਗ਼ਦਰ ਪਾਰਟੀ ਬੀੜਾ ਚੁੱਕਿਆ, ਹਿੰਦ ਆਜ਼ਾਦ ਕਰਾਵਣ ਦਾ। ਆਓ ਸ਼ੇਰੋ ਗ਼ਦਰ ਮਚਾਈਏ, ਮੌਕਾ ਨਹੀਂ ਖੁੰਝਾਵਣ ਦਾ।

ਇਸ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਆਪਸੀ ਧਰਮ ਅਧਾਰਤ ਵੁੱਟ ਨੂੰ ਨਿੱਦਿਆ ਗਿਆ। ਅਧਿਆਤਮਵਾਦੀ-ਕਿਸਮਰਵਾਦੀ ਵਲਸਫੇ ਨੂੰ ਕੋਸਿਆ ਗਿਆ ਹੈ।। ਅੰਗਰੇਜ਼ ਤੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਦੇ ਝੰਲੀ-ਦੁੱਕਾਂ ਨੂੰ ਦੁਸ਼ਮਣ ਟਿਕਦਿਆਂ ਹਥਿਆਰਬੰਦ ਕਾਂਗੇ ਦਾ ਸਿੱਧਾ ਸੰਦਾ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਸੀ। ਇਸ ਸਮੇਂ ਕਵੀ ਕਵਿਤਾ ਅੰਦਰ ਨਿਹੱਲ ਵਿਗੇ ਪੰਖੋ 'ਹੀ ਨਹੀਂ, ਰੂਘਕੀ ਪੰਖੋ' ਵੀ ਨਵੇਂ ਪ੍ਰਬੰਗ ਕਰ ਹਨੇ ਸੀ। ਗਣਯੀਆਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੇ ਪ੍ਰਬਨ-ਉਤਰੀ ਕਵਿਤਾ ਵਾਲਾ ਰੂਪ ਸਿਰਜਿਆ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਗ਼ੁਲਮ ਦਾ ਕਲਪਿਤ ਕਾਵਿ-ਪਾਤਰ ਸਿਰਜਿਆਂ ਜੋ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਦੀ ਗੁਲਮੀ ਮੰਨੀ ਜਾਣ ਵਾਲਾ ਹੈ, ਉਸ ਦੇ ਸ਼ੀਕਿਆਂ ਦਾ ਗੁਦਰੀ ਕਾਵਿ-ਪਾਤਰ ਸਮਾਧਾਨ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਰੂਘਕੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਕਾਵਿ-ਕਲਾ ਦੇਖਣ ਵਾਲੀ ਹੈ। ਦੇਹਿਰੇ ਦਾ ਦੇਪਿਰੇ ਵਿਚ ਤੇ ਕੋਰੜੇ ਦਾ ਕੋਰੜੇ ਵਿਚ ਉੱਤਰ ਹੈ। ਰੂਘਕ ਅਲੈਕਰ ਦੀ ਵਰਡਾੱਮ ਕਾਵਿ-ਮਨੋਰਥ ਸਿੱਧੀ ਵਾਲੀ ਹੈ। ਜਿਵੇਂ ਗੁਲਮਮ ਪ੍ਰਸਨ ਕਰਦਾ ਹੈ:

ਬਲਾਕਾਂ ਦਾ ਭੁੰਡ ਏਵੇਂ ਕੱਠਾ ਹੈ ਗਿਆ। ਰਾਜ ਦਲੋਵਾ ਕੋਹੜਾ ਠੱਠਾ ਹੋ ਗਿਆ। ਸਾਗਰਾਂ ਦੀ ਰੀਸ ਕੀ ਕਿਤੇਦੀ ਫ਼ਖੜੀ ਹੈਸਾਂ ਨਾਲ ਸਾਰ ਕੇ ਤੂੰ ਚਾਹੇ ਅਪੜੀ । ਦੱਸੇ ਕਿਵੇਂ ਪਿੰਗਲਾ ਪਹਾੜ ਚੜ੍ਹੇਗਾ, ਰਾਜ ਅੰਗਰੇਜਾਂ ਪਿਛੋਂ ਕੱਟ ਕਰੇਗਾ ? ਪਸਨ ਜਿੰਨਾ ਚੱਕਵਾਂ, ਅਲੰਕਰਸ ਸਹਿਤ ਹੈ. ਉਤਰ ਉਤਨਾ ਹੀ ਕਾਟਵਾਂ ਤੋਂ ਮੌੜਵਾਂ ਹੈ ਜੋ

> ਕਮਰਾਂ ਨੂੰ ਕਸੇਂ ਹਿੰਮਤਾਂ ਨੂੰ ਹਾਰੇ ਨਾ ਵਤਨ ਆਜ਼ਾਦੀ ਨੂੰ ਮਨੇ ਵਿਸਾਰੇ ਨਾਂ। ਗ਼ਦਰੀ ਦੇ ਅੱਗੇ ਔਕੜਾਂ ਨਾਂ ਨੌਹਰੀਆਂ ਲੈਨਿਨ, ਕਸਾਲ ਵਾਂਗ ਮਾਰੇ ਵੈਰੀਆਂ। 'ਪ੍ਰੀਤਮ'ਜੀ ਦੁਖ ਛਾਤੀ ਭਾਹਕੇ ਜਰਾਗੇ ਰਾਜ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ (ਪਿਛੇ' ਆਪ ਕਰਾਗੇ।

ਦਿਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਗ਼ਦਰ ਲਹਿਰ ਦੀ ਉਪਜ, ਕਦਰੀ ਕਾਵਿ ਨੇ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਰਾ ਨੂੰ ਜਨਮ ਸਮੇਂ ਹੀ ਰਾਜਨੀਤ ਦੀ ਗੁਕੂਤੀ ਦੇ ਦਿੱਤੀ ਹੈ। ਇਸ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਧਾਰਮਿਕ ਹਿਵਕਾਪ੍ਰਸਤੀ ਵੱ ਉਲਟ ਧਰਮਾਨਿਰਪੈਖਤਾ, ਕੁਲਾਮੀ ਦੀ ਬਾਂ ਆਜ਼ਾਦੀ, ਜਾਂਤੀ ਜਾਂ ਅਪੀਨਗੀ ਦੀ ਥਾਂ ਗ਼ਦਰ ਭਾਵ ਹਿੰਬਆਰਥੈਦ ਬਗ਼ਾਵਤ ਦੀ ਸੂਰ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਹੈ। ਇਸ ਦਾ ਰੂਪ ਪਰੰਪਰਿਕ ਪਰ ਵਸਤੂ ਆਧੁਨਿਕ ਹੈ।

ਇਹ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਰਚਣ ਵਾਲੇ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮਨੋਾਇੰਡਿਆ ਦੇ ਪੜ੍ਹਨ ਵਾਲੇ ਨਿਰੋਲ ਸ਼ਹਿਰੀ ਮੱਧ-ਸਰੇਣੀ ਤਕ ਨਹੀਂ ਸਨ। ਉਹ ਆਪਣੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਵਿਸ਼ਲ ਪੇਂਡ, ਕਿਸਾਨੀ ਜਨਤਾ/ ਫੌਜੀਆਂ ਤਕ ਲੇ ਜਾਣੀ ਚਾਹੁੰਦੇ ਸਨ, ਜੋ ਗੁਰਮੁਖ਼ੀ ਉਨਾ ਸਕਣ। ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ-ਆਡੰਬਰ ਜਾਂ ਕਾਵਿ-ਕੁਝਲਾਂ ਦੀ ਥਾਂ ਰਵਾਇਤੀ ਛੈਦਾਂ ਵਿਚ ਆਧੁਨਿਕ ਵਿਚਾਰ ਭਰੇ ਹੋਏ ਸਨ।

ਇਸੇ ਸਮੇਂ ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਗ਼ਦਰੀ ਬਾਬੇ ਜਿਥੇ ਵਿਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਅਖ਼ਬਾਰਾਂ ਕੱਢਦੇ ਅਤੇ ਆਪਣੀਆਂ ਗਤੀਵਿਧੀਆਂ ਚਲਾਉਂਦੇ ਸਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੌਂ ਬਹੁਤਿਆਂ ਨੂੰ ਭਾਰਤ ਆਉਂਦਿਆਂ ਹੀ ਗ੍ਰਿਫਤਾਰ ਕਰ ਲਿਆ ਗਿਆ ਸੀ । ਪਰ ਫੇਰ ਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਤੋਂ ਮੁਨਕਰ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਇਸੇ ਸਮੇਂ ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਧਾਰਮਿਕ, ਸਮਾਜਿਕ, ਰਾਜਨੀਤਕ ਲਹਿਰਾਂ ਦਾ ਜੋਰ ਸੀ । ਉਸ ਸਮੇਂ ਅਕਾਲੀ ਲਹਿਰ ਧਾਰਮਿਕ ਤੋਂ ਰਾਜਨੀਤਿਕ ਲਹਿਰ ਵਿਚ ਵਟਣ ਦੀ ਤਿਆਰੀ ਵਿਚ ਸੀ। ਉਸ ਸਮਾਂ ਅਕਾਲੀ ਲਹਿਰ ਜਦੋਂ ਖੇਂਡੂ ਜਨਤਾ ਵਿਚ ਵੀ ਫੈਲਣ ਲੱਗੀ ਤਾਂ ਇਕ ਗਰਮ ਧੜਾ ਕਾਇਮ ਹੌ ਗਿਆ, ਜਿਹੜੇ ਤੱਤ ਰੂਪ ਵਿਚ 'ਗ਼ਦਰੀ' ਢੰਗ ਦੇ ਸਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਬਹੁਤੀ ਕਵਿਤਾ ਇਸ ਲਹਿਰ ਦੇ ਮੌਹਰੀਆਂ ਅਰਜ਼ਨ ਸਿੰਘ ਗੜਗੱਜ, ਮੌਤਾ ਸਿੰਘ ਦੀ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤ ਦੁਆਲੇ ਬਣੀ ਹੈ। ਪਰ ਇਸ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਆਮ ਕਰਕੇ ਭਾਵਕ ਹੋ ਕੇ ਕੀਤੀ ਛੈਦਾਬੰਦੀ ਅਤੇ ਸੀਮਤ ਜਿਹੇ ਇਟਿਹਾਸਕ ਮੁੱਲ ਵਾਲੀ ਸਮਝਕੇ, ਇਸ ਦੇ ਸਮੱਚੇ ਇਤਿਹਾਸਕ ਮੁੱਲ ਤੋਂ ਮਨਕਰ ਹੋਇਆ ਜਾਂਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦੋ ਕਾਵਿ-ਗਣਾਂ ਤੋਂ ਬਿਲਕਲ ਹੀ ਨਕਾਰਿਆ ਜਾਂਦਾ ਰਿਹਾਹੈ। ਇਸ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਅਰਜਨ ਸਿੰਘ ਗੜਗੱਜ ਦੀ ਕਵਿਤਾ 'ਮਤਰੇਈ ਮਾਂ' (1928) ਦੇਖਣ ਯੋਗ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਉਸ ਨੇ ਕਾਵਿਕ ਢੰਗ ਨਾਲ ਮਤਰੇਈ ਮਾਂ ਦੀਆਂ ਚਾਲਾਂ ਦਸਦਿਆਂ, ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਨੂੰ ਮਤਰੇਈ ਮਾਂ ਦਰਸਾਉਂਦਿਆਂ ਆਪਣੀ ਉੱਤਮ ਕਾਵਿ-ਕਲਾ ਦਾ ਮੁਜ਼ਾਹਰਾ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਜ਼ਿਆਦਾ ਕਵਿਤਾ ਦੇਸ਼ ਦੀ ਅ ਜ਼ਾਦੀ ਦੇ ਇਕ ਰੂਪ ਰਾਜਸੀ ਬੱਬਰ ਅਕਾਲੀ ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਹੰਗਾਰਾ ਦੇਣ ਵਾਲੀ ਵੀਰ ਮਈ ਕਵਿਤਾ ਹੈ :

ਸੁਰਬੀਰ ਅਭਾਸ਼ੀ ਬਹਾਭਰੋ ਜੀ, ਅਡੱਲ ਓੱਡ ਨੂੰ ਜਦਾ ਝੁਲਾਵਟਾ ਨਹੀਂ। ਸੂਰਾ ਸੌ ਜੋ ਦੀਨ ਦੇ ਹੋਣ ਲੜਦਾ, ਪਿਆਰੇ ਗੁਰੂ ਦਾ ਵਾਕ ਝੁਲਾਵਣਾ ਨਹੀਂ। ਓਡਕ ਦੇ ਜਰੀਰ ਨੇ ਨਾਸ਼ ਹੋਣਾ, ਕਾਝਾਂ ਗੁੱਤਿਆਂ ਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਖਾਵਣਾ ਨਹੀਂ। ਭਾਂਡਾ ਭੰਨੀਏ ਸੀਸ ਬਰਤਾਨੀਆਂ ਦੇ, ਗੜਕੌਜ ਇਹ ਵਕਤ ਲਿਆਵਣਾ ਨਹੀਂ। ਗੜਕੌਜ ਇਹ ਵਕਤ ਲਿਆਵਣਾ ਨਹੀਂ। ਬੱਬਰ ਲਹਿਰ ਭਾਵੇਂ ਅਕਾਲੀ ਲਹਿਰ ਦੇ ਅੰਦਰੇਂ ਹੀ ਉੱਠੀ ਸੀ, ਪਰ ਇਸ ਉੱਪਰ ਗਦਰੀ ਬਾਬਿਆਂ ਅਤੇ ਹੋਰ ਅੰਤਰਗਣਰੀ ਵਰਤਾਰਿਆਂ ਦਾ ਅਸਰ ਵਧੇਰੇ ਸੀ। ਇਹ ਸਿਰਫ਼ ਧਾਰਮਿਕ ਸੁਧਾਰਾਂ ਜਾਂ ਸੀਮਤ ਰਾਜਨੀਤਿਕ ਪ੍ਰਲ੍ਹਾਂ ਦੀ ਬਾਂ ਅੰਗਰੇਗਾਂ ਨੂੰ ਦੇਸੇਂ ਭਜਾਉਣ ਵਿਚ ਯਕੀਨ ਰਖਦੇ ਸਨ। ਇਹ ਅਹਿੰਸਾ ਦੇ ਫੇਲ ਹੋਂ ਜਾਣ ਤੇ ਤਾਕਤ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਨੂੰ ਜਾਇਜ਼ ਮੰਨਦੇ ਸਨ। ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਰਾਜਸੀ ਚੇਤਨਾ ਅਤੇ ਰਾਜਸੀ ਪ੍ਰਤੀਬੰਧਤਾ ਉਜਾਗਰ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਕਿਰਤੀ ਕਿਸਾਨ, ਗ਼ਦਰੀ, ਬੰਬਰ, ਅਕਾਲੀ, ਕਾਂਗਰਸੀ ਜਾ ਕਮਿਊਨਿਸਟਾ ਦੇ ਛੋਟੇ ਛੋਟੇ ਗਰੁੱਧਾਂ ਦੀਆਂ ਆਪਣੇ ਸਮਵਿਬ, ਚਲਦੀਆਂ ਕਾਵਿਕਾ-ਲਹਿਰਾਂ ਸਨ । ਭਾਵੇਂ ਰਾਜਸੀ ਕਵਿਤਾ ਵੀ ਨਾਲੋਂ ਚੱਲਦੀ ਸੀ । ਇਸ ਤਾਂ ਇਲਾਵਾ ਗ਼ੈਰ-ਰਾਜਸੀ ਕਵੀ (ਗ਼ੈਰ-ਰਾਜਸੀ ਹੋਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਨਹੀਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਪੱਖੀ ਹੀ ਹੋਵੇ) ਵੀ ਕਈ ਵਾਰ ਰਾਜਸੀ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਤੇ ਜ਼ੋਰਦਾਰ ਕਵਿਤਾ ਲਿਖ ਜਾਂਦੇ ਸਨ । ਮਲਵਦੀ ਕਵੀਬਰ ਬਾਬੂ ਰਜਬ ਅਲੀ ਦੀ ਭਗਤ ਸਿੰਘ ਬਾਰੇ ਲਿਖੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਉਦਾਹਰਣ ਦਿੱਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ।

ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਆਗਾਜ਼ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜੋ ਆਪਣਾ ਆਧਾਰ ਆਪਣੇ ਸਮਵਿਥ ਚਲਦੀਆਂ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰਾਂ ਤੇ ਲੈਂਦੀਆਂ ਸਨ। ਇਸ ਰਾਜਸੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਸੰਕੇਤਕ ਆਰੰਭ ਤਾਂ ਸ਼ਾਹ ਮਹੁੰਮਦ ਅਤੇ ਮਟਕ ਵਰਗੇ ਕਵੀ ਹੀ ਕਰ ਦਿੰਦੇ ਹਨ। ਬਾਰ ਦੇ ਖੇਤਾਂ ਵਿਚ ਉੱਨੀ ਕਿਰਤੀ ਕਿਸਾਨ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਤਾਂ ਸ਼ਧ ਰਾਜਸੀ ਕਵਿਤਾ ਸੀ, ਜਿਸ ਦਾ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਕਿਸਾਨ ਦੀ ਰੱਖਿਆ ਕਰਨੀ ਸੀ । ਲਾਲਾ ਬਾਂਕੇ ਦਿਆਲ ਅਤੇ ਸਰ ਸ਼ਰਾਬਦੀਨ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਇਸ ਪਸੰਗ ਵਿਚ ਵੇਖਣਯੋਗ ਹੈ। ਵਿਦੇਸ਼ਾਂ ਵਿਚ ਗਏ ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਵਲੋਂ ਅੰਗਰੇਜ ਸਾਮਰਾਜ ਦਾ ਤਖਤਾ ਪਲਟਣ ਲਈ ਜਥੇਬੰਦ ਕੀਤੀ ਗ਼ਦਰ ਪਾਰਟੀ ਨੇ ਗ਼ਦਰ ਕਾਵਿ ਨੂੰ ਜਨਮ ਦਿੱਤਾ। ਮਣਸਾ ਸਿੰਘ ਦਖੀ, ਭਗਵਾਨ ਸਿੰਘ ਪੀਤਮ, ਹਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਟੰਡੀਲਾਟ ਵਰਗਿਆਂ ਨੇ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਰਚੀਆਂ ਸਨ । ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਰਕਾਰ ਤੋਂ ਛੋਟੀਆ ਮੌਟੀਆਂ ਮੰਗਾਂ ਮਨਵਾਉਣ ਲਈ ਰੇਲਵੇਂ ਹੜਤਾਲ, ਖ਼ਲਾਫ਼ਤ ਜਾਂ ਹੋਰ ਲਹਿਰਾਂ ਚੱਲੀਆਂ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀ ਕਵਿਤਾਂ ਵੀ ਰਚੀ। ਇਸ ਨੇ ਮਹੁੰਮਦ ਰਾਮਜਨ, ਫੀਰੋਜ਼ਦੀਨ ਸ਼ਰਫ਼ ਅਤੇ ਹਮਦਮ ਵਰਗੇ ਉਸਤਾਦ ਕਵੀਆਂ ਨੂੰ ਵੀ ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਕੀਤਾ ਸੀ । ਗੁਰਦੁਆਰਿਆਂ ਦੇ ਸੁਧਾਰ ਲਈ ਚੱਲੀ ਅਕਾਲੀ ਲਹਿਰ ਜੋ ਗਰਦੁਆਰਿਆਂ ਦੇ 'ਸਧਾਰ ਤੋਂ' ਕਬਜ਼ੇ ਵੱਲ' ਅਤੇ ਪ੍ਰਤੀਕ ਪੱਧਰ ਤੇ ਭਾਰਤ ਨੂੰ ਆਜ਼ਾਦ ਕਰਾਉਣ ਦਾ ਹੀ ਕੈਮ ਹੱਥ ਲੈਂਦੀ ਸੀ, ਉਸ ਨੇ ਹੀਰਾ ਸਿੰਘ ਦਰਦ, ਗੁਰਮੁਖ ਸਿੰਘ ਮੁਸਾਫਰ, ਵਿਧਾਤਾ ਸਿੰਘ ਤੀਰ, ਦਰਸ਼ਨ ਸਿੰਘ ਅਵਾਰਾ ਵਰਗੇ ਕਵੀ ਦਿੱਤੇ। ਇਹ ਕਵੀ ਲਹਿਰਾਂ ਦੇ ਆਗੂ ਵੀ ਸਨ, ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਅਤੇ ਅਨੁਭਵ ਅਖੰਡ ਸਨ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਰਕਾਰ ਵਲੋਂ ਜ਼ਬਤ ਕੀਤੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਰਹੀਆਂ, ਕਵੀਆਂ ਨੂੰ ਜੇਲ੍ਹਾਂ ਅਤੇ ਹੋਰ ਤਸੀਹੇ ਦਿੱਤੇ ਜਾਂਦੇ ਰਹੇ ਹਨ । ਅਕਾਲੀਆਂ ਵਿਚੌਂ ਹੀ ਉੱਠੀ ਖਾੜਕੂ ਲਹਿਰ ਬੱਬਰ-ਅਕਾਲੀਆਂ ਨੇ ਆਪਣੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਜਨਮ ਦਿੱਤਾ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੇਸ਼ ਅੰਦਰ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਰਾਜ ਖ਼ਿਲਾਫ਼ ਇਕ ਰਾਇ ਤਿਆਰ ਹੋ ਹਹੀ ਸੀ। ਉਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਧਰਮਾਂ, ਜਮਾਤਾਂ ਅਤੇ ਰਾਜਸੀ ਸੌਚ ਦੇ ਵੱਖਰਿਆਂ ਹੋਣ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ, ਅੰਗਰੇਜ਼ ਵਿਰੋਧੀ ਸਾਂਝਾ

ੇਵਿਸ਼ਾ ਬਣ ਗਿਆ । ਇਥੋਂ ਹੀ ਪ੍ਰਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਉਦੈ-ਹੁੰਦਾ ਹੈ । ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਰਾਜਸੀ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਲੱਛਣ ਹੈ ।

ਰਾਜਸੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਯੋਗ ਥਾਂ ਨਹੀਂ ਮਿਲੀ, ਕਿਉਂਕਿ ਇਤਿਹਾਸ ਲਿਖਣ ਦਾ ਕੈਮ ਆਮ ਕਰਕੇ ਅਕਾਦਮਿਕ ਹੈਦਾ ਹੈ ਤੇ ਅਕਾਦਮਿਕ ਕੈਮ ਸਿੱਖਿਆ ਦੇ ਅੰਗ ਵਜੋਂ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ । ਉਸ ਸਮੇਂ ਸਿੱਖਿਆ ਦੀਆਂ ਪਸਤਕਾਂ ਵਿਚ ਜਾਂ ਆਮ ਅਕਾਦਮਿਕ ਕੰਮ ਵਜੋਂ ਇਸ ਨੂੰ ਕਰਨਾ ਮੁਸ਼ਕਲ ਸੀ। ਪਰ ਉਸ ਸਮੇਂ ਦੀ ਸਿੱਖਿਆ ਵਿਚ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਕਵੀਆਂ ਨੂੰ ਮਾਨਤਾ ਮਿਲੀ ਜੋ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਰਾਜ ਦੇ ਲਈ ਕੋਈ ਖ਼ਤਰਾ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਪਰ ਆਜ਼ਾਦੀ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਵੀ ਪਹਿਲਾਂ ਬਣੀਆਂ ਧਾਰਨਾਵਾਂ ਅਨੁਸਾਰ, ਉਹੀ ਕਵੀ ਪੜ੍ਹਾਏ ਜਾਂਦੇ ਰਹੇ। ਲੁਕਵੀਂ ਗੱਲ ਇਹ ਵੀ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ ਕਿ ਕੋਈ ਵੀ ਸਰਕਾਰ ਨਹੀਂ ਚਾਹੁੰਦੀ ਕਿ ਬਾਗੀਆਂ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਵਾਨਿਆ ਜਾਵੇ। ਇਸ ਕਾਰਨ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਰਾਜਸੀ ਕਵੀਆਂ ਪਤੀ ੀਸਾਜ਼ਸ਼ੀ ਚੱਪੂੰ ਨੇ ਨਿਸ਼ਕਿਆਸ਼ੀਲ ਧਰਤੀ ਤੋਂ ਟੱਟੇ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਪਵਾਨ ਕਰਾਇਆ। ਸਮੇਂ ਦੀ ਚੇਤਨਾ ਨਾਲ ਭਾਵੇਂ ਇਨਾਂ ਰਾਜਸੀ ਕਵੀਆਂ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਤਾਂ ਬੋੜਾ ਬਹੁਤਾ ਆਉਣ ਲੱਗ ਪਿਆ ਹੈ, ਪਰ ਪਾਠ-ਪੁਸਤਕਾਂ ਵਿਚ ਇਸ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਲਾਇਆ ਗਿਆ। ਸਰਕਾਰੀ ਅਤੇ ਗ਼ੈਰ-ਸਰਕਾਰੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਰਾਜਸੀ ਕਵੀਆਂ ਨੂੰ ਹਰ ਪੱਧਰ ਤੇ ਅਣਗੌਲਿਆ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਜੇ ਅਸੀਂ ਕਿਰਤੀ ਕਿਸਾਨ ਲਹਿਰ, ਗ਼ਦਰ ਕਾਵਿ, ਬੱਬਰ ਕਾਵਿ, ਅਕਾਲੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਨਜ਼ਰ ਅੰਦਾਜ਼ ਕੀਤਾ ਤਾਂ ਅਸੀਂ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਠੀਕ ਪਰਿਪੇਖ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਕੇ ਅਸਮਰਥ ਰਹਾਂਗੇ । ਹਨ ਸਮਾਂ ਆ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਸਾਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਨੂੰ ਛੱਡਦਿਆਂ ਆਪਣੀ ਕਾਵਿ ਦਾ ਮਲਾਕਣ ਕਰਦਿਆਂ ਉਸ ਦਾ ਵਿਸ਼ਵ-ਪਰਿਪੇਖ ਵਿਚ ਥਾਂ ਨੀਯਤ ਕਰੀਏ।

ਕਿੱਸਿਆਂ ਬਾਰੇ ਆਮ ਪ੍ਰਵਾਨਿਤ ਧਾਰਨਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਮੱਧਕਾਲ ਦਾ ਪਰੈਪਕਾਮਣੀ ਕਾਵਿ-ਰੂਪ ਹੈ ਅਤੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਦੇ ਆਉਣ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਇਸ ਦਾ ਪਤਨ ਹੋਣਾ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਗਿਆ ਅਤੇ ਅਸ਼ੀਰ ਇਹ ਪਰੇਪਰਾ ਮਰ ਮੁੱਕ ਗਈ। ਪਰ ਅਜਿਹਾ ਕਰਦਿਆਂ ਅਤਿ-ਕਾਹਲੀ ਤੋਂ ਕੰਮ ਲੇਂਦਿਆਂ ਵਿੱਸਿਆਂ ਦੀ ਪਰੰਪਰਾ ਨੂੰ ਸਟਲੀਕ੍ਰਿਤ ਕਰ ਲਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਕਿੱਸਿਆਂ ਦੀ ਪਰੰਪਰਾ ਇਕ ਦਮ ਸ਼ੁਰੂ ਤੋਂ ਗੰਗਾ ਅਤੇ ਲਈਕ੍ਰਿਤ ਕਰ ਲਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਕਿੱਸਿਆਂ ਦੀ ਪਰੰਪਰਾ ਇਕ ਦਮ ਸ਼ੁਰੂਤ ਹੋ ਜੋ ਗੰਗੇ ਜ਼ੁਰੂਤ ਤੋਂ ਅਤਿ ਵਿਲਚਸਪ ਹੈ। ਪਹਿਲਾਂ ਸਿਰਫ ਚਾਰ ਪ੍ਰੀਤ ਕਹਾਣੀਆਂ ਹੀ ਕਿੱਸਿਆਂ ਦੇ ਕਥਾਨਕ ਦਾ ਆਧਾਰ ਬਣਦੀਆਂ ਸਨ। ਪਰ ਆਪੁਨਿਕਤਾ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਕਿੱਸਿਆਂ ਦੀ ਕਥਾਨਕਤਾ ਵਿਚ ਦੇ ਪਹਿਲੂ ਮੁਹੱਤਵਪੂਰਨ ਹਨ, ਪਹਿਲਾ ਸਾਮੀ ਅਤੇ ਭਾਰਤੀ ਸਰੋਤਾਂ ਤੋਂ ਨਵੀਆਂ ਕਹਾਣੀਆਂ ਲੈਣ ਦਾ, ਦੂਜਾ ਸਥਾਨਕਤਾ ਦਾ ਆਉਣਾ ਹੈ। ਸ਼ਾਮੀ ਅਤੇ ਭਾਰਤੀ ਸਰੋਤਾਂ ਤੋਂ ਕਹਾਣੀਆਂ ਲੈਣ ਦਾ ਮਕਸਦ ਨਿਰੋਲ ਨਵਾਂਪਣ ਪੰਸ਼ ਕਰਨਾ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਉਸ ਦੇ ਅਰੇਤੇ ਹੀ ਆਪਣੇ ਦੇਸੀ ਵਿਗੇ ਨੂੰ ਪੰਸ਼ ਕਰਨ ਦਾ ਰਾਸ਼ਟਰਵਾਦੀ ਤੱਕ ਵੀ ਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਭਾਰਤੀ ਸਰੋਤਾਂ ਤੋਂ ਕਰਪਣੀਆਂ ਲੈਣ ਦਸ਼ ਸਰਸਾ ਜੀਤ ਤੋਂ ਰਾਜ਼ਾ ਵਿਦੁਰਸੈਨ, ਰਾਜ਼ ਕਪੂਰ ਦੇਦ ਤੇ ਸਥਰਮਤੀ, ਨਾਸਕੋਤ, ਦੁਸ਼ਿਅੰਤ, ਸਕੁੰਤਲਾ, ਹਮਾਇਣ, ਪ੍ਰਤਿਨ ਰਗਤ, ਰਾਜ਼ਾ ਰਸਾਲੂ, ਰੂਪ ਬੜੇਤ, ਹਰੀ ਚੰਦ, ਸਰਵਣ ਕੁਮਾਰ, ਭਰਬਰੀ ਹਰੀ, ਨਲ ਦਮਯੰਤੀ, ਮਹਾਂਭਾਰਤ, ਚੰਦਰ ਬਣਨ, ਦਿਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਸਾਮੀ ਸਰੋਤਾਂ ਤੋਂ ਚਹੁਣ ਬਾਦਸ਼ਾਰ, ਹਰ ਦਾ ਰਸ਼ਾ, ਚੰਦਰ ਬਣਨ, ਵਿਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਸਾਮੀ ਸਰੋਤਾਂ ਤੋਂ ਚਹੁਣ ਬਾਦਸ਼ਾਰ,

ਬਾਦਸ਼ਾਹ, ਯੂਸਫ ਜੁਲੇਖਾਂ, ਰੋਡਾ ਜਲਾਲੀ, ਸਹਿਤੀ ਮੁਰਾਦ, ਆਦਿ ਆਉਂਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਿੱਸਿਆਂ ਦੀ ਵਿਭਿੰਨਤਾ ਨੇ ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਕਵੀ ਦੀ ਕਲਪਨਾ ਲਈ ਥਾਂ ਦਿੱਤੀ। ਦਜੇ ਪਾਸੇ ਕਥਾਨਕ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ਾਣਤਾ ਲਿਆਂਦੀ । ਇਨਾਂ ਨੇ ਪਰਾਤਨ ਭਾਰਤੀ ਕਥਾਵਾਂ ਦੀ ਪਨਰ ਸਰਜੀਤੀ: ਕੀਤੀ ਸੀ। ਇਸੇ ਸਮੇਂ ਕਿੱਸਿਆਂ ਵਿਚ ਸਥਾਨਕਤਾ ਆਉਂਦੀ ਹੈ। ਸਥਾਨਕਤਾ ਤੋਂ ਭਾਵ ਆਮ ਆਦਮੀ ਦੀ ਗਾਥਾ ਗਾਉਣ ਵੱਲ ਵੱਧਣ ਤੋਂ ਹੈ। ਇਸ ਸਮੇਂ ਬਾਗੀਆਂ ਨੂੰ ਨਾਇਕ ਵਜੋਂ ਚਿਤਰਿਆ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੀ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਰਾਜ ਦੇ ਰਾਜ ਸਮੇਂ ਰਾਜਸੀ ਨੁਕਤੇ ਤੋਂ ਬੜੀ ਮਹੱਤਤਾ ਸੀ। ਇਥੋ ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਮਗਲ ਸ਼ਾਮਰਾਜ ਨਾਲ ਆਪਣੀ ਸਮਰੱਥਾ ਅਨੁਸਾਰ ਟੱਕਰ ਲੈਣ ਵਾਲੇ ਯੋਧੇ ਹਨ. ਜਿਵੇਂ ਦੁੱਲਾ ਭੱਟੀ, ਜੈਮਲ ਫੱਤਾ, ਰਾਜਪੁਤ ਸੁਰਮਾ ਦਲੀਪ ਸਿੰਘ, ਰਾਣੀ ਪਦਮਣੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਬਾਗੀ ਤਬੀਅਤ ਦਾ ਅਰਥ ਸੰਚਾਰ ਰਾਜਸੀ ਪੱਥੋਂ ਖਾਸਾ ਮਹੱਤਵ ਦਾ ਧਾਰਨੀ ਹੈ। ਇਸੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਯੁੱਧਿਆਂ ਦੇ ਕਿੱਸਿਆਂ ਨੂੰ ਲਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ । ਇਸੇ ਸਮੇਂ ਕਿੱਸਿਆਂ ਵਿਚ ਸਥਾਨਕਤਾ ਦਾ ਅੰਜ਼ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਬਾਰੇ ਡਾ, ਜਸਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਲਿਖਦੇ ਹਨ, "ਕਿੱਸਾ ਕਾਵਿ ਵਿਚ ਕੁਝ ਅਜਿਹੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਵੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਸਮਕਾਲੀ ਸਮਾਜ ਵਿਚ: ਪ੍ਰਚੱਲਤ ਸਥਾਨਕ ਕਥਾਵਾਂ ਜਾਂ ਵਾਰਦਾਤਾਂ ਨੂੰ ਆਧਾਰ ਬਣਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਨਾਂ ਕਿਰਤਾਂ ਦਾ ਮਲ ਸਰੋਤ ਪੁਮਾਣਿਕ ਤੌਰ ਤੇ ਨਾ ਤਾਂ ਇਤਿਹਾਸਕ ਅਤੇ ਨਾ ਹੀ ਇਹ ਲੌਕਨਾਯਕ ਪਰੰਪਰਾ ਦਾ ਸਹਿਜ ਅੰਗ ਬਣ ਸਕੀਆਂ।"<sup>7</sup> ਪਰ ਧਾਰਾ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਆਧੁਨਿਕਤਾ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਥੱਲੇ ਰੂਪਾਂਤਰ ਹੋ ਰਹੀ ਮੰਨ ਸਕਦੇ ਹਾਂ। ਇਨਾਂ ਕਿੱਸਿਆਂ ਵਿਚ ਜਿਉਣਾ ਮੌੜ, ਜੱਗਾ ਜੱਟ, ਗਰਨਾਮ ਸਿੰਘ ਰਾਉਕੇ, ਸੱਚਾ ਸਰਮਾ, ਡਾਕ ਹਰਫਲ ਸਿੰਘ ਆਦਿ ਕਿੱਸਿਆਂ ਦੇ ਨਾਇਕ ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ਾਂ ਦੀ ਪਲਸ ਨੂੰ ਟਿਚ ਜਾਣਦੇ ਸਨ, ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਪ੍ਰੰਪਰਿਕ ਸਦਾਚਾਰਕ ਕੀਮਤਾਂ ਦੇ ਕਿਸੇ ਹੱਦ ਤਕ ਰਾਖੇ ਸਨ, ਇਸ ਕਾਰਨ ਇਹ ਡਾਕ ਹੋਣ ਦੇ ਬਾਵਜਦ ਮਲਵਈ ਖਿੱਤੇ ਵਿਚ ਸਮਾਜਿਕ ਤੌਰ ਤੇ ਪਵਾਨ ਹੋਏ ਅਤੇ ਬਾਅਦ ਵਿਚ ਕਿੱਸਿਆਂ ਦੇ ਨਾਇਕ ਬਣੇ। ਇਵੇਂ ਹੀ ਸਮਕਾਲੀਨ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਵਾਪਰੀਆਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਜਿਵੇਂ ਸਾਮੇਂ ਨਾਰ, ਕੇਹਰ ਸਿੰਘ, ਕਰਤਾਰੇ ਜਮੀਤਾ, ਕਾਕਾ ਪਰਤਾਪੀ, ਕੱਕੀ ਮੌਦਨ ਆਦਿ ਕਿੱਸਿਆਂ ਵਿਚ ਸਥਾਨਕ ਵਾਪਰੀਆਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਕਾਵਿ-ਬੰਧ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਹੈਰਾਨੀ ਦੀ ਗੱਲ ਹੈ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਿੱਸਿਆਂ ਦੀ ਬਾਵੇਂ 'ਚਿੱਠੇ' ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਸਮਕਾਲੀਨਤਾ ਅਤੇ ਸਥਾਨਕਤਾ ਭਰਪੂਰ ਘਟਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਕਾਵਿ-ਬੁੱਧ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਇਨਾਂ ਕਿੱਸਿਆਂ ਵਿਚ ਨਵੀਆਂ ਕਦਰਾਂ ਕੀਮਤਾਂ ਦੇ ਆਗਮਨ ਨਾਲ ਬਦਲੀਆਂ ਸਮਾਜਿਕ ਪਸਥਿਤੀਆਂ ਨੂੰ ਭਰਪੂਰ ਚਿਤਰਣ ਮਿਲਿਆ। ਰਵਾਇਤੀ ਕਿੱਸਾਕਾਰ ਬਦਲ ਰਹੇ ਸਨ, ਪਰ ਉਹ ਆਪਣੀ ਭਾਰਤੀ ਦੇਸੀ ਚੇਤਨਾ ਵਿਚ ਆਏ ਬਦਲਾਵ ਦੇ ਅਨਰਪੀ ਬਦਲ ਰਹੇ ਸਨ। ਕਿੱਸਿਆਂ ਨੂੰ ਗਾਉਣ ਵਾਲੇ ਕਵੀਸ਼ਰਾਂਨੇ ਨਵੀਆਂ ਸਮੱਸਿਆਵਾਂਨ ਹੱਥ ਪਾਇਆ ਸੀ। ਬਾਬ ਰਜਬ ਅਲੀ ਨੇ ਭਗਤ ਸਿੰਘ ਦਾ ਕਿੱਸਾ ਲਿਖਿਆ, ਇਸ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਢਾਈਆ ਛੰਦ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ :

> ਪੰਜ ਦਰਿਆਵਾਂ ਦੇ ਰਹਿਣ ਵਾਲਿਓ, ਬਘਿਆੜੀਆਂ ਨੂੰ ਜਰਮਿਉਂ। ਬਾਸਾਂ ਵਾਂਗੂੰ ਆਪ 'ਚ ਖਹਿਣ ਵਾਲਿਉ, ਸੁਣ ਜਵਾਨੋਂ ਭਰਮਿਉਂ। ਤਾਂ ਕੌਮ ਵਰਿਆਮੀ ਦੇ। ਲਾਹ ਦਿੳ ਗਲਾਂ 'ਚੋਂ ਤਬਕ ਗ਼ਲਾਮੀ ਦੇ।

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮਲਵੱਈ ਕਿੱਸਾਕਾਰ ਬਾਬੁਰਜਬ ਅਲੀ ਨੇ ਛੋਟੇ ਪਰਿਵਾਰਾਂ ਦੇ ਹੱਕ ਵਿਢਾ ਲਿਖਿਆ ਸੀ। ਕਿੱਸਾਕਾਰਾਂ ਵਿਚ ਇਹ ਰੱਚੀ ਵਧਦੀ ਜਾਂਦੀ ਸੀ ਕਿ ਉਹ ਸਥਾਨਕ ਤੇ ਸਮਕਾਲੀਨ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚੌਂ ਛੋਟੀਆਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਜਾਂ ਸਮੁੱਸਿਆਵਾਂ ਨੂੰ ਲੈ ਕੇ ਸਾਡੇ ਦੇਸੀ ਛੰਦਾਂ ਵਿਚ ਕਾਵਿ-ਬੱਧ ਕਰਦੇ ਸਨ । ਬਦਲੀਆਂ ਪ੍ਰਸਥਿਤੀਆਂ ਨਾਲ ਉਨਾਂ ਨੇ ਸਿਰਫ ਵਿਸ਼ੇ ਹੀ ਨਹੀਂ ਬਚਲੇ ਸਗੋਂ ਰੂਪ ਵਿਚ ਵੀ ਸਹਿਜ ਤਬਦੀਲੀ ਆ ਰਹੀ ਸੀ। ਦਰਬਾਰੀ ਕਵਿਤਾ ਤੇ ਵਿਚਾਰ ਕਰਦਿਆਂ ਇਸ ਨੂੰ ਨਕਾਰਿਆ ਜਾਂਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਅਸਲ ਵਿਚ ਕਵੀ ਦਰਬਾਰਾਂ ਦਾ ਰਿਵਾਜ਼ ਤਾਂ ਉਰਦ ਵਿਚ ਸੀ, ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਉਸ ਦਾ ਰਿਵਾਜ਼ ਰੀਸ਼ ਅਤੇ ਦਿਤ ਦੋਹਾਂ ਤੋਂ ਪਿਆ। ਭਾਵੇਂ ਕਵੀਂ ਦਰਬਾਰ ਆਮ ਕਰਕੇ ਵੱਡੇ ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਜਿਵੇਂ 'ਲਾਹੌਰ' ਤੇ ਅੰਮਿਤਸਰ ਵਿਚ ਹੀ ਹੁੰਦੇ ਸਨ, ਪਰ ਬਾਅਦ ਵਿਚ ਇਹ ਮੇਲਿਆਂ, ਗੁਰਪੁਰਬਾਂ ਤੇ ਵੀ ਲੱਗਣ ਲੱਗ ਪਏ। ਇਨਾਂ ਕਵੀ-ਦਰਬਾਰਾਂ ਵਿਚ ਪੜ੍ਹੀ ਜਾਣ ਵਾਲੀ ਕਵਿਤਾ ਆਪਣੇ ਆਕਾਰ ਅਤੇ ਮਿਆਰ ਪੱਖੋਂ ਆਧਨਿਕ ਸੀ ਅਤੇ ਇਹ ਸਰੋਤੇ ਦੀ ਗੁਹਿਣਸ਼ੀਲਤਾ ਨੂੰ ਸਾਹਮਣੇ ਰੱਖਦੀ ਸੀ, ਇਸ ਕਾਰਨ ਇਹ ਆਮ ਲੋਕਾਂਨਾਲ ਜੁੜੀ ਹੋਈ ਸੀ। ਉਸਤਾਦ ਹਮਦਮ, ਮੌਲਾ ਬਖ਼ਸ਼ ਕਸ਼ਤਾ, ਫੀਰੌਜ਼ਦੀਨ ਸਰਫ਼ ਅਤੇ ਸੌਦਾਗਰ ਸਿੰਘ ਭਿਖਾਰੀ ਕਵੀ ਦਰਬਾਰਾਂ ਦੀ ਸ਼ਾਨ ਸਨ। ਇਕੋ ਸਮੁੱਸਿਆ ਤੇ ਲਿਖਣ ਨਾਲ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਅਭਿਆਸ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ ਸੀ, ਸਗੋਂ ਚੰਗੇ ਮਾੜੇ ਦੀ ਪਰਖ ਵੀ ਸਾਹਮਣੇ ਹੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀਸੀ। ਇਸ ਧਾਰਾਦੇ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਸਥਾਨਕਤਾ, ਸਮਕਾਲੀ ਬੁਕਾਵਾਂ ਨੂੰ ਵਧੇਰੇ ਅਪਣਾਇਆ, ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਇਤਿਹਾਸਕ ਮਹੱਤਤਾ ਦੇ ਨਾਲੋਂ ਨਾਲ ਸਰਵਕਾਲੀ ਤੱਤ ਨੂੰ ਵੀ ਨਜ਼ਰ ਅੰਦਾਜ਼ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਮੁਹੰਮਦ ਰਮਜ਼ਾਨ ਹਮਦਮ ਦੀਆਂ ਮਸ਼ਹੂਰ ਕਵਿਤਾ 'ਲੈ ਗਏ' ਜਿਸ ਕਾਰਨ ਆਪ ਨੂੰ ਜੇਲ੍ਹ ਵੀ ਜਾਣਾ ਪਿਆ, ਦੇਸ਼ ਪਿਆਰ ਪੱਖੋਂ' ਕਾਬਲੇ ਤਾਜੀਵ ਹੈ :

> ਕਣਕ ਚੌਲ ਕਪਾਹ ਨਾ ਘਾਹ ਛੱਤਿਆ, ਖੱਲਾਂ ਤੀਕ ਵੀ ਲਾਹ ਕੇ ਕਸਾਈ ਲੈ ਗਏ। ਦੇਸੀ ਕਫ਼ਨ ਨਹੀਂ ਨਸੀਬ ਹਮਦਮ, ਕੰਬਲ ਸੁੱਟ ਗਏ, ਲੇਫ ਤੁਲਾਈ ਲੈ ਗਏ।

ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਵਿਚ ਕਵੀ ਦਰਬਾਰਾਂ ਅਤੇ ਪਿੰਡਾਂ ਵਿਚ ਕਵੀਸ਼ਰਾਂ ਨੇ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਦੇਸੀ ਪਰੰਪਰਾ ਨੂੰ ਮਰਨ ਨਹੀਂ ਦਿੱਤਾ, ਇਹ ਧਾਰਾ ਨਕਲਚੂ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਨਾਲੋਂ ਨਾਲ ਚਲਦੀ ਰਹੀ ਸੀ।

ਇਸ ਸਮੇਂ ਕਿੱਸਿਆਂ, ਸਟੇਜੀ ਕਵਿਤਾ ਅਤੇ ਰਾਜਨੀਤਿਕ ਕਵਿਤਾ ਤੋਂ ਛੱਟੋ ਵਟਕਲ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਰਚੀ ਗਈ, ਜੋ ਜਾੜੇ ਕਥਿਤ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਰਹਿ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਮੁੱਲ ਦੋਹਾਂ ਦੁਫਾੜ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾਵਾਂ ਨੂੰ ਮੇਲਣ ਅਤੇ ਪਰਿਵਰਤਨ ਦੇ ਯੁੱਗ ਨੂੰ ਚਿਤਰਨ ਵਿਚ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਧਾੜੇ ਤਾਂ ਅਧਿਆਤਮਿਕ ਰੰਗਣ ਵਾਲੀ ਧਾਰਮਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਚੌਰ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੀ ਸੁਤ ਉਪਦੇਸ਼ਕ ਹੈ। ਅੰਗਰੇਜ ਸਾਮਰਾਜ ਦੇ ਦਖ਼ਲ ਖਾਸ ਕਰਕੇ ਇਸਾਈ ਮਿਸ਼ਨਰੀਆਂ ਦੇ ਕੰਮ ਕਰਨ ਨਾਲ ਇਥੇ ਵਸਦੇ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਧਾਰਮਿਕ ਸੰਦੁਲਨ ਹਿੱਲ ਗਿਆ। ਸਾਰੇ ਧਰਮ ਆਪ ਆਪਣੇ ਪੈਰੇਕਾਰਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਧਰਮ ਵਿਚ ਪੈਕੇ ਕਰਨ ਵੱਲ ਹੁੰਦਿਤ ਹੋਏ। ਇਥੋਂ ਦੇ ਦੇਸੀ ਧਰਮ (ਹਿੰਦੂ, ਮੁਸਲਮਾਨ ਅਤੇ ਸਿੱਖੇ) ਰਾਜਸੀ ਹਾਰ ਕਾਰਨ ਦੁਬਾਏ, ਦੋ ਪਾਸਿਆਂ -ਵੱਲ ਤਰ ਪਏ । ਇਕ ਤਾਂ ਇਤਿਹਾਸਕ ਅਤੀਤ ਨੂੰ ਚਮਕਾ ਕੇ ਆਪਣੀ ਹਉ' ਨੂੰ ਬਚਾਉਣਾ । ਦੂਜਾ ਸਮਕਾਲੀ ਪਦਾਰਥਕ ਪੱਧਰ ਤੇ ਹੋਈ ਹਾਰ ਨੂੰ 'ਵੈਰਾਗ' ਦੀ 'ਅੰਗਰ ਖੱਟੇ ਵਾਲੀ' ਮਨੌਜਗਤ ਵਰਤਦਿਆਂ ਇਸ ਮੌਜੂਦਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਤੋਂ ਉਪਰਾਮ ਹੋ ਜਾਣਾ ਸੀ। ਇਸ ਕਿਸਮ ਦੇ ਲੇਖਕ ਤਾਂ ਬਹੁਤ ਸਨ, ਪਰ ਅੰਤੀਤ ਨੂੰ ਮੁੜ ਚਮਕਾਉਣ ਵਾਲਿਆਂ ਵਿਚ ਕਰਤਾਰ ਸਿੰਘ ਕਲਾਸਵਾਲੀਆ ਅਤੇ 'ਵੈਰਾਗੀਆਂ' ਵਿਚੋਂ ਦਯਾ ਸਿੰਘ ਆਰਫ਼ ਮੋਹਰੀ ਸੀ । ਇਸੇ ਸਮੇਂ ਪਾਲ ਸਿੰਘ ਆਰਫ਼, ਜੌਰਾ ਸਿੰਘ ਅਰਜ਼ੀ ਨਵੀਸ ਗਿਆਨ ਚੰਦ, ਬਿਸ਼ਨ ਸਿੰਘ ਅਤੇ ਹੋਰ ਘੱਟ ਮਸ਼ਹੂਰ ਕਵੀ ਜਿਨਾਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਸਾਡੇ ਤਕ ਨਹੀਂ ਪਹੁੰਚੀ, ਲਿਖਦੇ ਰਹੇ ਹਨ । ਇਨ੍ਹਾਂ ਲੇਖੜਾਂ ਤੇ ਵੱਖੋ-ਵੱਖ ਧਰਮਾਂ ਦਾ ਅਸਰ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੋਣ ਵਿਚ ਵੀ ਫਰਕ ਹੈ। ਪਰ ਇਤਿਹਾਸਕ ਅਤੀਤ ਨੂੰ ਚਮਕਾਉਣਾ ਅਤੇ ਸਮਕਾਲੀਨ ਵਿਚ ਵੈਰਾਗਮਈ ਹੌਣ ਦੇ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਗੁਣ ਹਨ । ਇਸੇ ਸਮੇਂ ਕਵਿਤਾ ਰਪਕ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਵੀ ਬਦਲ ਰਹੀ ਸੀ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਰੂਪ 'ਝਗੜਾ' ਸੀ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਦੋ ਵਿਰੋਧੀ ਕੂ ਕਦਰਾਂਕੀਮਤਾਂ ਜਾਂ ਮੁੱਲ-ਪ੍ਰਬੰਧਾਂਵਿਚ ਟਾਕਰਾ ਕਰਾਇਆਂ ਜਾਂਦਾ ਸੀ । ਇਨਾਂ 'ਭਗੜਿਆਂ' ਦੇ :ਸਿਰਜਣ ਵਾਲੇ ਵਿਅਕਤੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸਨ, ਪਰ ਉਹ ਕਵੀਵਜੋਂ ਘੱਟ ਮਸ਼ਹੂਰ ਹੋਏ। ਉਨਾਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾਂ ਨੂੰ ਲੌਕ-ਕਾਵਿ ਦਾ ਅੰਗ ਮੰਨ ਲਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਝਗੜਿਆਂ ਵਿਚ ਤਿੰਨ ਪੁੱਧਰਾਂ ਦਾ ਟਕਰਾ ਹੈ । ਪਹਿਲਾ, ਸਿਰਫ ਅਧਿਆਤਮਿਕ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਵਿਚ ਮਿਲਦੇ ਦੁਵੰਦ ਜਿਵੇਂ—ਰੂਹ ਅਤੇ ਬੱਤ । ਦੂਜਾ, ਨਵੀਆਂ-ਪੂਰਾਣੀਆਂ ਕਦਰਾਂ ਕੀਮਤਾਂ ਦਾ ਟੋਕਰਾ ਜਿਵੇਂ-—ਚਾਹ ਅਤੇ ਲੱਸੀ ਜਾਂ ਸ਼ਹਿਰੀ ਅਤੇ ਪੇੰਡ, ਤੀਜਾ, ਸਮਾਜ ਦੇ ਅੰਤਰ ਦੁਵੰਦ ਜਿਵੇਂ ਜੱਟ ਤੋਂ ਬਾਣੀਆ ਆਦਿ। ਕੁਝ ਝਗੜੇ ਜਿਵੇਂ ਵਿਆਹੇ-ਛੜੇ ਆਦਿ ਦਿੱਖ ਦੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਨਿਰੋਲ ਮਨੋਰੰਜਨਮਈ ਲਗਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਇਹਨਾਂ ਪਿੱਛੇ ਵੀ ਸਮਾਜਿਕ ਵਿਧਾਨ ਕੰਮ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਝਗੜਿਆਂ ਵਿਚੇਂ ਚਾਹ ਲੱਸੀ ਦੇ ਝਗੜੇ ਵਿਚ ਚਾਹ ਅਤੇ ਲੱਸੀ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਾਮਰਾਜ ਅਤੇ ਦੋਸੀ ਸੌਚ ਦਾ ਚਿੰਨ ਰਪ ਬਣ ਕੇ ਲੜਦੀਆਂ ਨਜ਼ਰ .ਆੳਂਦੀਆਂ ਹਨ:

ਲੱਸੀ ਆਖਦੀ ਚਾਹ ਮੂੰਹ ਕਾਲੀਏ ਨੀ,
 ਤੇਂਨੂੰ ਸ਼ਰਮ ਹਯਾ ਨਾ ਆਦਿਆਂ ਦੀ।
ਅੱਗ ਲੈਣ ਆਈ ਬਣੀ ਘਰ ਵਾਲੀ,
 ਸਿੱਕਾ ਆਪਣਾ ਆਣ ਜਮਾਇਆ ਏ।
ਯੂਰਪੀਨਾਂ ਦੇ ਨਾਲ ਤੂੰ ਆਣ ਇਥੇ,
 ਕਦਰ ਅਸਾਂ ਦਾ ਤੂੰ ਗਵਾਇਆ ਏ।
ਬੂਟਾ ਸਿੰਘ ਨਾ ਆਂਵਦੀ ਸ਼ਰਮ ਤੈਂਨੂੰ,
 ਜਣੋਂ ਖਣੋਂ ਨੂੰ ਯਾਰ ਬਣਾਇਆ ਏ।

ਮੁਕਦੀ ਗੱਲ ਕਹੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ ਕਿ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਰਾਜ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਅਧੀਨ ਉੱਠੀ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾ' ਦੀ ਨਕਲਚੂ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ, ਜਿਸ ਨੇ ਕਾਗਜ਼ਾਂ ਵਿਚ ਆਪਣਾ ਨਾਂ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਰਖਾਇਆ, ਦੇ ਸਮਵਿਕ ਹੀ ਕਥਿਤ ਪਰੰਪਰਿਕ ਧਾਰਾ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਕਈ ਧਾਰਾਵਾਂ ਜੱਲ ਰਹੀਆਂ ਸਨ, ਜੋ ਵਸਤੂਗਤ ਸਥਿਤੀ ਦੇ ਬਦਲਣ ਨਾਲ 'ਦੇਸੀ ਚੇਤਨਾ' ਵਿਚ ਆ ਰਹੇ ਬਦਲਾਵ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾ ਰਹੀਆਂ ਸਨ । ਹੁਣ ਕਥਿਤ ਆਧੁਨਿਕ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾਵਾਂ ਨੂੰ ਦੇਖਿਆ ਜਾ ਜਾਂ ਸਕਦਾ ਹੈ ।

ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਪ੍ਰਵਿਰਤੀ ਬਾਰੇ ਕੁਝ ਕਹਿਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਮੱਧਕਾਲੀ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਪ੍ਰਵਿਰਤੀ ਵੱਲ ਵੇਖਣਾ ਪਵੇਗਾ ਕਿੳੀਕ ਮੱਧਕਾਲ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਕਾਵਿ ਅਤੇ ਸੂਫੀ ਕਾਵਿ ਅੰਦਰ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਅੰਸ ਮਿਲਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਗਿਆਨ ਨਾਲ ਦੇਖਿਆਂ ਪਤਾ ਲੱਗਦਾਹੈ ਕਿ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵੀਆਂ ਦਾ ਰਹੱਮਵਾਦ, ਮੁੱਧਕਾਲੀ ਰਹੱਸਵਾਦ ਦਾ ਅਗਲਾ ਪੜਾਅ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਸਗੇਂ ਇਸ ਦਾ ਤੱਤ ਸਾਰ ਹੀ ਵੱਖਰਾਹੈ। ਮੱਧਕਾਲੀ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਰਹੱਸ ਅਨੁਭੂਤੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਕਠੌਰ ਭੌਤਿਕ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਅਨੁਭਵਾਂ ਨਾਲ ਜੜੀ ਹੋਈ ਸੀ। ਉਨਾਂ ਨੂੰ ਕੁਦਰਤ ਦੇ ਵਿਰਾਟ ਰੂਪ ਸਾਹਮਣੇ ਮਨੁੱਖ ਅਸਤਿੱਤਵ ਦੇ ਛਿੰਨ ਭੰਗਰ ਹੋਣ ਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਸੀ। ਉਨਾਂ ਦਾ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੋਣ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਕਮਾਇਆ ਸੱਚ ਸੀ, ਜਿਵੇਂ ਸ਼ੁਫ਼ੀ ਕਵੀ ਆਪਣੀ ਇਸੇ ਮੌਲਿਕਤਾ ਕਾਰਨ ਕੱਟੜ ਇਸਲਾਮੀ ਦਾਇਰੇ ਤੋਂ ਬਾਹਰ ਵਿਚਰਦੇ ਹਨ, ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਗੁਰੂ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਤਾਂ ਆਪਣੇ ਅਨੁਭਵ ਨੂੰ ਹੀ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਮਾਨ ਕੀਤਾ ਸੀ, ਜੌ ਬਾਅਦ ਵਿਚ 'ਧਰਮ' ਦਾ ਰੂਪ ਲੈ ਗਿਆ। ਰਹੱਸਵਾਦ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਤੌਂ ਪਲਾਇਣ ਦਾ ਮਾਰਗ ਹੋਣ ਦੀ ਥਾਂ ਯਥਾਰਥ ਦੀਆਂ ਅਬੁੱਝ ਗੁੰਝਲਾਂ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾ ਸੀ। ਇਸ ਦੇ ਉਲਟ ਆਧੁਨਿਕ ਰਹੱਸਵਾਦ ਸਮਾਜਿਕ/ਭੌਤਿਕ ਅਨੁਭਵ ਤੋਂ ਕੌਰਾ ਵਿਅਕਤੀਗਤ, ਸਥਾਪਿਤ ਧਰਮ ਦਾ ਨਕਲ ਆਧਾਰਤ ਅਤੇ ਸਮਕਾਲੀ ਸਾਮਰਾਜੀ ਦੁਬਾਅ ਤੋਂ ਡਰਦਾ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਯਥਾਰਥ ਤੋਂ ਪਲਾਇਣ ਮਾਰਗ ਸੀ। ਸ਼ਹਿਰੀ ਪੜ੍ਹੀਲਿਖੀ ਸ਼ਰੇਣੀ ਦਾ ਇਹ ਰਹੱਸਵਾਦੀਕਵੀ ਪੇਂਡੂਲੌਕਾਂਦੇ ਅਨੁਭਵ ਨਾਲੋਂ ਟੁੱਟੇ ਹੋਣ ਕਾਰਨ, ਉਨ੍ਹਾਂਲਈ ਅਪਹੁੰਚ ਹੀ ਸੀ। ਇਸੇ ਲਈ ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਦੇ 'ਸੁਪਨੇ ਵਿਚ ਤੁਸੀਂ' ਮਿਲੇ ਅਸਾਨੈ' ਦੇ ਕਾਵਿ-ਅਰਥ ਪੇ'ਡੂ ਵਿਦਿਆਰਥੀਆਂ ਨੂੰ ਸਮਝਾਉਣੇ ਮੁਸ਼ਕਲ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਪੰਜਾਬੀ ਆਲੱਚਕਾਂ ਵਿਚ ਰਹੱਸਵਾਦ ਦਾ ਧਾਰਮਿਕ \_ ਸ਼ਰਧਾ ਪੱਖੋਂ ਗੁਣਗਾਇਣ ਤਾਂ ਬਹੁਤ ਹੋਇਆ, ਪਰ 'ਰਹੱਸ' ਨੂੰ ਮਨੌਵਿਗਿਆਨ ਦੇ ਅਧਿਐਨ ਦੀ ਵਸਤ ਵਜੋਂ ਬਹੁਤ ਘੱਟ ਵਿਚਾਰਿਆ ਗਿਆ। ਰਹੱਸਵਾਦ ਦੇ ਹਾਲੇ ਵੀ ਜਿਉਂਦੇ ਰਹਿਣ ਦਾ ਕਾਰਨ ਕਦਰਤੀ ਵਰਤਾਰਿਆਂ ਦਾ ਅਬੁੱਝ ਬਣੇ ਰਹਿਣਾ ਹੈ। ਗਿਆਨ-ਵਿਗਿਆਨ ਵਿਚ ਉੱਨਤੀ ਕਦਰਤ ਪ੍ਰਤੀ ਸਾਡੀ ਸਮਝ ਨੂੰ ਵਧਾਉਂਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਅਜੇ ਹੱਲ ਨਾਹੋਏ ਰਹੱਸਾਂ ਬਾਰੇ ਵੀ ਕੋਈ ਪਰਦਾ ਨਹੀਂ ਰੱਖਦੀ । ਇਹੀ ਰਹੱਸ ਦਾ ਦਾਰਸ਼ਨਿਕ ਪਿੱਠ-ਭਮੀ ਵਿਚ ਕਾਵਿ-ਪ੍ਰਗਟਾ ਡਾ: ਜਸਵੈਤ ਸਿੰਘ ਨੇਕੀ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਅੰਦਰ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ, ਪੂਰਨ ਸਿੰਘ, ਪ੍ਰੀਤਮ ਸਿੰਘ ਸਫੀਰ ਆਦਿ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਕਵੀ ਹਨ ।

ਪੰਜਾਬੀ ਰੇਮਾਸਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦਾ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਉਦੈ ਪੱਛਮੀ ਰੇਮਾਸਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੀ ਨਕਲ ਵਿਚ ਹੋਇਆ। ਭਾਵੇਂ ਇਥੋਂ ਦੀ ਵਸਤੂ ਸਥਿਤੀ ਵੀ ਬਦਲ ਰਹੀ ਸੀ, ਪਰ ਭੌਤਿਕ ਹਾਲਤਾਂ ਵਿਚ ਤਬਦੀਲੀ ਧੀਮੀ ਤੋਂ ਨਿਫ਼ਲ ਵਿਚਾਰ/ਭਾਵ ਪੁੱਖ ਤੋਂ 'ਤਬਦੀਲੀ ਤੀਬਰ ਸੀ। ਇਸ ਧਾਰਾ ਦੇ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਕਵੀ ਪੂਰਨ ਸਿੰਘ, ਮੋਰਨ ਸਿੰਘ, ਅੰਮ੍ਰਿਤਾ ਪ੍ਰੀਤਮ ਨੂੰ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਧਾਰਾ ਵਿਚ ਸਿਵ ਕੁਮਾਰ ਨੂੰ ਸ਼ਾਮਲ ਕਰਨਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਕਰਮਜੀਤ ਸਿੰਘ ਵਰਗਾ ਵਿਦਵਾਨ ਆਲੋਚਕ ਵੀ ਪਤਾ ਰਹੀਂ ਕਿਉਂ 'ਧਾਰਾਵਾਂ ਬਾਹਰੇ ਕਵੀਆਂ ਵਿਚ ਰੱਖਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਧਾਰਾ ਦੇ ਉਥਾਨ ਸਮੇਂ ਵਿਅਕਤੀਗੜ ਜੀਵਨ ਦੇ ਲੱਗੇ ਮੱਧਕਾਲੀ ਜਕਬੰਦ ਚਿੱਲੇ ਹੋ ਰਹੇ ਸਨ। ਇਸ ਧਾਰਾ ਦੇ ਸਾਂਝੇ ਲੱਛਣ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਮੈਕਕਾਲੀ ਸਮੂਹ ਕੇ ਦਰਤ ਨੈਤਿਕ ਵਿਧਾਨ ਤੋਂ ਅਜ਼ਾਦ ਮਿਆਲ ਕਰਨਾ, ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਵਰਤਮਾਨ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਵੀ ਕਿਸੇ ਕਿਸਮ ਦੇ ਜਕਤ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰ ਕਰਨਾ, ਜਸਬੀ ਦੀ ਬਹੁਲਤਾ ਅਤੇ ਹੁਸਨ-ਇਸ਼ਕ ਪ੍ਰਤੀ ਚਿੱਚ ਸਨ। ਇਸੇ ਧਾਰਾ ਦਾ ਕਵੀ ਸ਼ਿਵ ਕੁਮਾਰ ਆਪਣੇ ਤੀਕਰ ਪ੍ਰੀਤ ਜਜ਼ਬੇ ਦੀ ਬਿਤਰੇ ਨੂੰ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਕਾਵਿ-ਬਿੰਕ ਵਿਚ ਦਾਲਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਾਰਾ ਬ੍ਰਹਿਮੰਤ ਉਸ ਦੇ ਗ਼ਮ ਦਾ ਸੰਚਾਰਕ ਵਾਹਨ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦਾ ਇਸ ਹੋਰ ਲੱਛਣ, ਪ੍ਰਬਾਣੀ ਜੀਵਨ ਤਰਜ਼ ਪ੍ਰਤੀ ਉਦਤੇਵਾਂ ਹੈ, ਜੋ ਕਈ ਵਾਰ ਉਪ-ਭਾਵੁਕ ਬਿਆਨ ਦੇਗ ਅਪਨਾਉਂਦਾ ਹੈ।

ਪੰਜਾਬੀ ਦੀ ਰਾਸ਼ਟਰਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਤੋਂ ਭਾਵ ਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਆਜਾਦ ਕਰਾਉਣ ਵਾਲੀ ਅਤੇ ਦੇਸ਼ ਦੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਨੂੰ ਬਰਕਰਾਰ ਕੱਖਣ ਵਾਲੀ ਕਵਿਤਾ ਤੋਂ ਰਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚ ਸਾਡੀ ਪਰੈਪਟਿਕ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤੀ ਦੇ ਕੌਰਵ ਨੂੰ ਵੀ ਸਥਾਨ ਮਿਲਿਆ ਹੈ। ਇਸ ਦਾ ਆਰੰਭ ਤਾਂ ਜੰਗਨਆ। ਸ਼ਾਹ ਮੁਹੰਮਦ ਨਾਲ ਹੀ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਮਾਰੀਆਂ ਉਹ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰਾਂ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਰਾਜਸੀ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਦੇਸ਼ ਆਜ਼ਾਦ ਕਰਾਉਣਾ ਸੀ, ਦੇ ਕਵੀ ਇਸ ਧਾਰਾ ਵਿਚ ਸਮਿਲਤ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਜਿਵੇਂ ਬੰਬਰ ਕਾਵਿ, ਗ਼ਦਰ ਕਾਵਿ, ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਈ ਕਾਵਿ ਅਤੇ ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਆਜ਼ਾਦੀ ਲਹਿਰ ਨਾਲ ਜੁੜੇ ਹੋਰ ਕਵੀ ਜਿਵੇਂ ਹੀਰਾ ਸਿੰਘ ਦਰਦ, ਕੁਰਮੁਖ ਸਿੰਘ ਮੁਸਾਫ਼ਰ, ਮੁਣਾਸ ਦੇ ਲਹਿਰ ਨਾਲ ਜੁੜੇ ਹੋਰ ਕਵੀ ਜਿਵੇਂ ਹੀਰਾ ਸਿੰਘ ਦਰਦ, ਕੁਰਮੁਖ ਸਿੰਘ ਮੁਸਾਫ਼ਰ, ਮੁਣਾਸ ਦੇਸ਼ਦਣ ਦੇਸ਼ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ ਹੋ ਜਾਣ ਬਾਅਦ 'ਗੁਸ਼ਟਰ ਦੇ ਸੰਕਲਪ' ਪ੍ਰਤੀ ਮੋਹ ਭੰਜਨ ਹੋ ਗਿਆ ਕਿਉਂਕਿ ਸਥਾਪਤ ਰਾਜ ਆਸ਼ਾ ਮੁਤਾਬਿਕ ਨਹੀਂ ਉਸਰਿਆ ਸੀ। ਪਰ ਫੋਰ ਵੀ ਦੇਸ਼ ਦੀਆਂ ਜੰਗਾਂ ਸਮੇਂ ਲੱਕਾਂ ਦਾ ਜ਼ਖ਼ਬਾ ਜੌਰ ਫੜਦਾ ਤਾਂ ਹੋਰ ਧਾਗਵਾਂ ਦੇ ਹੋਵੇਂ ਵਰਤੇ ਕਵੀ ਆਪਣੀ ਕਿੱਤਾਮਦੀ ਮੁਹਾਰਤ ਨਾਲ ਗਾਸ਼ਟਰਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵੀ ਲਿਖ ਦਿੰਦੇ ਸਨ।

ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦਾ ਸੰਬੰਧ ਸਿੱਧੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਮਾਰਕਸਵਾਦ ਨਾਲ ਜੁੜਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਪੰਜਾਬੀ ਸਮਾਜ ਦੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸਥਿੜੀ ਕਾਰਨ ਵਿਵਹਾਰਕ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਸਾਮਰਾਜਵਾਦ ਦਾ ਵਿਰੋਧ, ਜਾਗੀਰਦਾਰੀ ਕਦਰਾਂ ਕੀਮਤਾਂ ਦਾ ਖੰਡਨ, ਭੌਤਿਕ ਸੰਸਾਰ ਨੂੰ ਅਗਰੂ ਭੂਮੀ ਵਿਚ ਲਿਆਉਣਾ ਅਤੇ ਸਮਾਜਵਾਦ ਦੀ ਸਥਾਪਨਾ ਲਈ ਸੰਘਰਸ਼ ਕਰਨਾ ਹੈ। ਇਸ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੇ ਵਿਸ਼ੇ ਰਾਜਨੀਤੀ ਵਿਚ ਬਦਸ਼ਵਾਂ ਆਉਣ ਨਾਲ ਬਦਲਦੇ ਰਹੇ। ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ, ਅੰਮ੍ਰਿਤਾ ਪ੍ਰੀਤਮ, ਬਾਵਾ ਖ਼ਝਵੰਤ, ਪਿਆਰਾ ਸਿੰਘ ਸਮਿਰਾਵਾਂ, ਹੀਰਾ ਸਿੰਘ ਦਰਦ, ਸੰਤੰਖ ਸਿਘ ਧੀਰ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਕਵੀ ਸਨ। ਇਸ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦਾ ਲੰਮਾ ਸਮਾਂ ਬੱਲਬਾਲਾ ਰਿਹਾ। ਰਾਸਟਰਵਾਦ ਇਸ ਦੇ ਅੰਗ ਵਜੋਂ ਅਤੇ ਰੰਮਾਂਸਵਾਦ ਇਸ ਦੇ ਨਾਲ-ਨਾਲ ਚਲਦਾ ਰਿਹਾ। ਅਖ਼ੀਰ ਇਹ ਲਹਿਰ ਪਤਨ ਮੁੱਖ ਹੋਂ ਗਈ ਕਿਉਂਕਿ ਦੇਸ਼ ਅ-ਜ਼ਾਦ ਹੋਣ ਨਾਲ ਆਜ਼ਾਦੀ ਦਾ ਮਸਲਾ, ਅੰਤਰ-ਰਾਸ਼ਟਗੀ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਅਮਨ ਦੇ ਮਸਲੇ ਦੇ ਹੱਲ ਹੋਣ ਨਾਲ ਅਤੇ ਸਮਾਜਵਾਦ ਦਾ ਸੰਕਲਪ ਹੋਰ ਪਾਰਟੀ ਵੱਲ ਵੀ ਅਪਣਾ ਲੈਣ ਨਾਲ, ਸੌਚ ਵਿਚ ਖੜੰਤ ਆ ਗਈ।

ਰੋਮਾਂਸਵਾਦੀ ਅਤੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਦੇ ਸਾਂਝੇ ਪਤਨ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਪੈਦਾ ਹੋਏ ਖ਼ਿਆਲ ਨੂੰ ਪੂਰਨ

ਲਈ ਬੇੱਧਿਕ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਉਠੀ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾ' ਦੀ ਲਹਿਰ ਪ੍ਰਯੱਗਵਾਦੀ ਅੱਗੇ ਆਈ। ਇਸ 'ਧਾਰਾ ਦੇ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਕਵੀਆਂ ਵਿਚੋਂ' ਜਸਵੀਰ ਸਿੰਘ ਆਹਲੂਵਾਲੀਆ, ਰਵਿੰਦਰ ਰਵੀ, ਸੁਖਪਾਲਵੀਰ ਹਸਰਤ, ਅਜਾਇਬ ਕਮਲ ਅਤੇ ਸਤੀ ਕੁਮ ਰ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਹਨ। ਇਸ ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀ ਸਮਾਜਿਕ ਸਥਾਰਥ ਵਿਚ ਆਈ ਤਬਦੀਲੀ ਨੂੰ ਵਧਾ ਕੇ ਦੇਖਣ ਦੀ ਉਖ਼ਾਰੂ ਬਿਰਤੀ ਦੇ ਸ਼ਿਕਾਰ ਸਨ। ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਵਿਦੇਸ਼ੀ ਗਿਆਨ ਅਤੇ ਸਾਹਿਤ ਪੜ੍ਹ ਕੇ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾ' ਨੂੰ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰ ਲਿਆ ਸੀ, ਪਰ ਸਮਾਜ ਆਪਣੀ ਹੀਮੀ ਤੇਰ ਹੀ ਬਦਲ ਰਿਹਾ ਸੀ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਇਹ ਲਹਿਰ ਕੋਈ ਚਿਰਸ਼ਬਾਈ ਅਸਰ ਪਾਏ ਬਿਨਾਂ ਖ਼ਤਮ ਹੋ ਗਈ।

ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਵਿਤਾ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਤੋਂ ਸਿੱਧੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਸੀ, ਇਸ 'ਪ੍ਰਕਾਰ ਇਸ ਨੂੰ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਲੰਗੇ ਪੰਰਾਰ ਵਿਚ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦ ਦੀ ਅਗਲੀ ਕੜੀ ਸਮਝਣਾ ਜਾਹੀਦਾ ਹੈ ! ਇਸ ਲਹਿਰ ਨੇ ਆਪਣੇ ਤੋਂ ਪਿਛਲੀ ਪ੍ਰਯੋਗਵਾਦੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਆਗਲੀ ਕੜੀ ਸਮਝਣਾ ਜਾਹੀਦਾ ਹੈ ! ਇਸ ਲਹਿਰ ਨੇ ਆਪਣੇ ਤੋਂ ਪਿਛਲੀ ਪ੍ਰਯੋਗਵਾਦੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਇਹਾਰੀ ਜੇਕਨ' ਦੀ ਥਾਂ ਜੀਵੇਤ ਪੇਂਝੂ ਸੰਵੇਦਨਾ ਨੂੰ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕੀਤਾ! ਇਸ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਵਿਲੱਖਣਤਾ ਰਵਾਇਤੀ 'ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਅਮਨ ਅਤੇ ਪਾਰਲੀਆਨੀ ਪ੍ਰਬੰਧ ਅਧੀਨ ਰਾਜਸੀ ਤਰਦੀਲੀ ਦੀ ਥਾਂ ਹਰਿਆਰਥਿੰਦ ਇਨਕਲਾਬ ਨੂੰ ਪ੍ਰਚਾਰਿਆ ਜਾਣਾ ਹੈ ! ਇਸੇ ਅਧੀਨ ਇਹ ਅਹਿੰਸਾ ਦੀ ਹਿੰਸਾ, ਰਾਸ਼ਟਰ ਦੇ 'ਚਰਜ਼ਆ ਸੰਕਲਪ ਦੇ ਪਰਖੰਚ ਉਡਾਉਂਦੀ, ਜਮਾਤੀ ਸਹਿਰਾਵਾਦੀ ਦਾ 'ਜਮਾਤੀ ਨਡਬੜ ਦਾ ਪ੍ਰਚੰਡ 'ਪ੍ਰਗਟਾ ਕਰਦੀ ਹੈ ! ਇਸ ਕਾਵਿ-ਣਹਿਰ ਦੀ ਵਿਸ਼ੇਤਤਾ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਬਾਹਰਲੇ ਦਰਸ਼ਨ ਦੇ ਅਧਾਰਿਤ ਹੋਣ ਬਾਵਜੂਦ ਇਹ ਕਵਿਤਾ ਪੇਂਡੂ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਅਨੁਝਵ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਸੀ ! 'ਪਾੜ' ਅਤੇ 'ਉਦਾਸੀ' ਇਸ ਲਹਿਰ ਦੇ ਅਮਿੱਟ ਹਸਤਾਮਰ ਨੇ !

ਇਹ ਧਾਰਾਵਾਂ ਇਕ ਦੂਜੀ ਤੇ ਅਸਰ ਪਾਉਂਦੀਆਂ, ਪ੍ਰਭਾਵਤ ਹੁੰਦੀਆਂ ਅਤੇ ਕਰਦੀਆਂ ਰੂਪ ਵਰਾਉਂਦੀਆਂ ਅਤਮ ਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਕਵੀਆਂ ਨੂੰ ਧਾਰਾਵਾਂ ਨਾਲ ਬੈਨ੍ਹ ਕੈ ਨਹੀਂ ਰੱਖਿਆਂ ਜਸ ਸਕਦਾ ਜਿਵੇਂ ਜਗਤਾਰ, ਪ੍ਰਭਾਤੀਵਾਦ, ਪ੍ਰਯੋਗਵਾਦ ਅਤੇ ਨਕਸਲਬਾਰੀ ਲਹਿਰਾਂ ਦੇ ਸਮਵਿਚ ਬਦਲਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਵੀ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਸੋਚ ਧਾਰਾ ਵਿਚ ਬੇੜੀ ਨੌਲਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਮੀੜਾ ਅਤੇ ਹਰਿਭਜਨ ਸਿੰਘ ਦੂਜੀਆਂ ਲਹਿਰਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰ ਕੇ ਵੀ ਮੌਲਿਕਤਾ ਬਣਾਈ ਰੱਖਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਇਸ ਸਾਰੇ ਪਰਿਪੇਖ ਵਿਚ ਜੁਝਾਰ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਮੰਦੇ ਪੈ ਜਾਣ ਤੋਂ ਬਾਅਦ, ਸਮਕਾਲੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਆਰਭ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਪੰਜਾਬ ਸਮੱਸਿਆ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਰਾਜਸੀ ਮੱਚ ਤੋਂ ਸਿੱਖ ਖਾੜਕੂ ਵਿਚਾਰਧਾਦਾ ਦਾ ਜ਼ੋਰ ਵਧਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਚੋਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਵਿਰੁੱਧ ਸਰਕਾਰੀ ਅਤੇ ਗ਼ੈਰ-ਸਰਕਾਰੀ ਪੱਖੋਂ ਹੁੰਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਇਸ ਸੰਤਾਪ ਦਾ ਸਿੱਧਾ ਪ੍ਰਗਟਾ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਹਾਲ ਦੀ ਘੜੀ ਕਵਿਤਾ ਨੇ ਧਰਮ ਨਿਰਪੱਖਤਾ ਦਾ ਰਾਹ ਫੜਿਆ, ਪੰਜਾਬ ਸਮੱਸਿਆ ਦੇ ਹੱਲ ਲਈ ਖਾੜਕੂਆਂ ਅਤੇ ਸਰਕਾਰੀ ਪੱਖ ਪੁਰਰੇ ਕੀਰਨੇ ਪਾ ਰਹੀ ਹੈ। ਵੈਰ ਸਰਕਾਰੀ ਪੰਜਾਬ ਜ਼ਿਹਾ ਵਿਚ ਇਕ ਇਕ ਦੜ ਦੇ ਘੜੀ ਕਵਿਤਾ ਨੇ ਧਰਮ ਨਿਰਪੱਖਤਾ ਦਾ ਰਾਹ ਫੜਿਆ, ਪੰਜਾਬ ਸਮੱਸਿਆ ਦੇ ਹੱਲ ਲਈ ਖਾੜਕੂਆਂ ਅਤੇ ਸਰਕਾਰੀ ਪੱਖ ਮੁਹਰੇ ਕੀਰਨੇ ਪਾ ਰਹੀ ਹੈ। ਵੈਰ ਸਰਕਾਰ ਦਰ ਇਕ ਦਿਰ ਦੜ ਕੇ ਪੱਖ ਵਿਚ ਚੜ੍ਹ ਜਾਵੇਗੀ।

ਸਮੁੱਚੇ ਵਿਵੇਚਨ ਤੋਂ ਸਪੱਬਟ ਹੋਵੇਗਾ ਕਿ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਆਪਣੇ ਜਨਮ ਸਮੇਂ ਹੀ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸ਼ਾਮਰਾਜ ਦੇ ਪ੍ਰਛਾਵੇਂ ਹੋਠ ਗ੍ਰਹਿਣੀ ਗਈ ਸੀ। ਸ਼ਾਮਰਾਜ਼ੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਅਧੀਨ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨ' ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਪ੍ਰਵਾਨੀ ਗਈ ਅਤੇ ਵਸਤ ਸਥਿਤੀ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਅਧੀਨ 'ਦੇਸ਼ੀ ਚੇਤਨਾ' ਦੀ ਬਦਲ ਰਹੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਪਰੰਪਰਿਕ ਕਹਿ ਕੇ ਖੁੱਡੇ ਲਾ ਦਿੱਤਾ। ਆਜ਼ਾਦੀ' ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਵੀ ਅਸੀਂ ਸਾਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਤੋਂ ਆਜ਼ਾਦ ਨਾ ਹੋ ਸਕੈ। ਅੱਜ ਸਮੇਂ ਦੀ ਲੌੜ ਹੈ ਕਿ ਅਸੀਂ ਆਪਣੀ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਸਾਮਰਾਜੀ ਗਿਆਨ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਹੋ ਕੇ ਮੁੱਲਾਂਕਣ ਕਰੀਏ, ਇਤਿਹਾਸ ਨਿਖੀਏ ਅਤੇ ਉਸ ਦੀ ਕੈਸ਼ਨੀ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੇ! ਮਿਆਰ ਨਿਸ਼ਹਿਤ ਕਰੀਏ।

# ਹਵਾਲੇ ਅਤੇ ਟਿਪਣੀਆਂ—

- ਡਾ. ਰਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਰਵੀ, 'ਪਿਛਲੇ ਦਹਾਕੇ ਦੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ' (1975-1985) ਅਪਕਾਸਤ ਖੋਜ ਪੱਤਰ —ਪੰਨਾ-1.
- Mohan Singh, A History of Punjabi Literature, Jalandhar, Sadasive Parkashan 1971, Page-132.
- 3. ਡਾ. ਅਤਰ ਸਿੰਘ, ਸਮਦਰਸ਼ਨ, ਲੁਧਿਆਣਾ ਲਾਹੌਰ ਬੁੱਕ ਸਾਪ, 1982,
- ਪੰਨਾ-78/79. 4. ਡਾ. ਸ਼੍ਰੀਤੰਦਰ ਸਿੰਘ ਨੂਰ, ਸਾਹਿਤ ਸਿਧਾਂਤ ਤੋਂ ਵਿਚਾਰ, ਦਿੱਲੀ ਆਰਸੀ ਪਸ਼ਲਿਸ਼ਰਜ਼, 1987, ਪੰਨਾ-35.
- 5. Mohinderpal Kohli, The Influence of The West on Punjabi
  - Literature Ludhiana, Lyall Book Depot, 1969, Page-212. 6. ਕੇਸਰ ਸਿੰਘ ਨਾਵਲਕਾਰ, ਭੂਮਿਕਾ—ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਤੋਂ ਪੰਜਾਬੀ
  - 5. ਕੇਸਰ ਸਿੰਘ ਨਾਵਲਕਾਰ, ਭੂਸ਼ਕਾ—ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ।ਵਚਾਰਧਾਰਾ ਤੋਂ ਪੰਜਾਬ ਕਵਿਤਾ (ਲੇਖਕ—ਕੇਸਰ ਸਿੰਘ ਕੇਸਰ), ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ ਆਦੀ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਨ, ਪੰਨਾ-12.
  - ਜਸਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ, ਸਭਿਆਚਾਰ ਅਤੇ ਕਿੱਸਾ-ਕਾਵਿ, ਪਟਿਆਲਾ, ਸੇਧ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਕ, 1985, ਪੰਨਾ-134.

### ਨਕਸਲਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਤੇ ਪੁਨਰ-ਵਿਚਾਰ

ਕਿਸੇ ਵੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਵਿਕਲੱਤਰੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਅਧਿਐਨ ਅਧੀਨ ਲਿਆਉਣਾ ਅਸੰਭਵ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਸਗੋਂ ਕਿਸੇ ਵੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਸਮੁੱਚੀ ਕਾਵਿ-ਪਰੰਪਰਾ ਦੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਵੀ ਵਾਚਿਆ ਜਾਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਤੇ ਹੁਣ ਤੱਕ ਹੋਈ ਚਰਚਾ ਕਈ ਕ੍ਰਾਂਤੀਆਂ ਦਾ ਸ਼ਿਕਾਰ ਰਹੀ ਹੈ। ਇਹ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਪੰਜਾਬੀ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਨਾਲ ਜੂਹੋਂ ਹੋਈ ਹੈ। ਇਸ ਕਾਰਨ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਅਧਿਐਨ ਲਈ ਸਮੁੱਚੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਪਰੰਪਰਾ ਨੂੰ ਆਮ ਕਰਕੇ ਅਤੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਨੇ ਖਾਸ ਤੌਰ ਤੋਂ ਰਿਆਨ ਗੋਰਰੋ ਰੱਖਣਾ ਪਵੇਗਾ।

ਸਾਡੀ ਮੱਧ ਕਾਲੀਨ ਕਵਿਤਾ ਅਤੇ ਲੱਕ-ਗੀਤਾ ਵਿਚ ਲੱਕ-ਹਿਤੂ, ਅਕਪਾ-ਵਧੂ, ਜਬਰ-ਵਿਰੋਧੀ ਅਤੇ ਲੂਟੀ'ਦੀ ਸ਼ਰੇਣੀ ਦੇ ਹੱਕ ਵਿਚ ਵੱਖਾ ਸਾਹਿਤ ਸੰਗੂਦ ਹੈ। ਇਹ ਮੱਧ-ਕਾਲੀਨ ਦਾ ਸਾਹਿਤ ਸਾਡੀ ਅਜੋਂਕੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਵਿਰਸਾ ਹੈ। ਸਾਡੇ ਇਸ ਮੱਧ-ਕਾਲੀਨ ਵਿਰਸੇ ਨੂੰ ਸਾਰੇ ਆਲੰਚਕ/ਵਿਚਾਰਕ ਇਕ ਮੰਤ ਹੋ ਕੇ ਪ੍ਰਵਾਨਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਮੱਧ-ਕਾਲੀਨ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਅਤੇ ਵਿਆਖਿਆ ਕਰਕੇ ਸਾਰੀਆਂ ਹੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਤਾਵਾਂ ਦੇ ਅਲੰਚਕ ਅਤੇ ਵਿਚਾਰਕ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਇਸ ਦੇ ਯੋਗ ਵਾਰਿਸ ਸਿੱਧ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਸਬੰਧੀ ਬਧਿਸ ਕਿ ਯੋਗ ਵਾਰਿਸ ਕੌਣ ਹੈ ? ਸਾਡੇ ਵਿਸ਼ੇ ਨਾਲ ਸਬੰਧਿਤ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਮੱਧਕਾਲੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਅਜੋਂਕੇ ਸਾਰੇ ਨਵੇਂ ਕਵੀਆਂ ਵਾਰੀ ਨਰਕਲਰਾਤੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦਾ ਸਾਹਿਤਕ-ਵਿਰਸਾ ਹੈ।

ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਜਿਸ ਦਾ ਆਰੰਭ ਆਮ ਕਰਕੇ ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਤੋਂ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਜਾਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਮਾਗਜ ਦੇ ਪੰਜਾਬ ਤੇ ਕਬਜ਼ਾ ਕਰਨ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਸ਼ੁਰੂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਜੋ ਸਿੱਧੀ ਕਾਲਿਕ ਰੇਖਾ ਖਿੱਚਣੀ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਵੀਹਵੀਂ ਸਦੀ ਵਿਚ ਰਹੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਸਾਡੀ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਪੰਚਪਤਾ ਬਣਦੀ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਪੰਚਪਤਾ ਬਣਦੀ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਅੰਗ ਤੋਂ ਛੇਡੀ ਬਾਅਦ ਇਸ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ ਦਾਰਾ ਨੇ ਜ਼ੋਰ ਫੜਿਆ। ਸੁਤਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਨੂਰ ਨੇ 'ਪ੍ਰਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ' ਅਤੇ 'ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੇ ਦੱਖਦੇ ਬਦਦ ਵਰਤ ਕੇ ਰੜਗੰਡ ਹੋਈਆਂ ਦੋਹਾਂ ਕੜਿਵ-ਧਾਰਾਵਾਂ ਵਿਚ ਸੁਖਮ ਪਰ ਮਹੱਤਵਪੁਰਨ ਨਿਖੇਡਾ ਸਬਾਪਿਤ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਪੰਜਾਬੀ ਦੀ ਬਹੁਤੀ ਕਵਿਤਾ ਪ੍ਰਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੇ ਅੰਤਰਗਤ ਆਉਂਦੀ ਹੈ। ਪ੍ਰਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੇ ਅੰਤਰਗਤ ਆਉਂਦੀ ਹੈ। ਪ੍ਰਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੇ ਕਰ ਤੋਂ ਕਿਸੇ ਵੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਕ ਪੰਜਾਬੇ ਤੋਂ ਲਿਖੀ ਰਦੀ ਹੋਵੇ, ਪਰ ਉਸ ਦਾ ਉਦੇਸ਼ 'ਤੰਕ ਹਿਤੂ' ਹੋਵੇ। ਭਾਵੇਂ 'ਲੰਕ ਹਿਤੂ' ਕੋਈ ਪਰਿਭਾਸ਼-ਬੁੱਧ ਸੰਕਲਮ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਪਰ ਫੋਰ ਦੀ ਇਹ ਪ੍ਰਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੇ ਅਰਥ ਖੇਤਰ

ਤੋਂ ਲੈਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਨਾਲ ਪ੍ਰਤੀਬੱਧ ਹੋ ਕੇ ਕਵਿਤਾ ਰਚੀ ਗਈ ਹੋਵੇਂ। ਇਸ ਵਿਚਾਰ ਨੂੰ ਡਾ: ਕੇਸਰ ਸਿੰਘ ਕੇਸਰ ਵਧੇਰੇ ਸਪੱਸ਼ਟ ਰੂਪ ਵਿਚ ਇਉਂ ਲਿਖਦੇ ਹਨ, "ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦ ਭਾਰਤੀ ਸਰਬਹਾਰਾ ਵਰਗ ਦੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੀ ਸਿਧਾਂਤਕ ਆਧਾਰ ਹੈ. ਦਵੰਦਾਤਮਕ ਇਤਿਹਾਸਕ ਭੌਤਿਕਵਾਦ ।² ਇੱਥੇ ਇਕ ਹੋਰ ਗੱਲ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕਰ ਦੇਣੀ ਯੋਗ ਹੋਵੇਗੀ ਕਿ ਪਗਤੀਸ਼ੀਲ ਤੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦ ਕੋਈ ਇਕ ਦੂਜੇ ਤੋਂ ਵਿਰੋਧੀ ਅਰਥ ਨਹੀਂ ਦਿੰਦੇ, ਸਗੇ ਕਈ ਵਾਰ ਦੌਵਾਂ ਧਾਰਾਵਾਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਇਕ-au ਹੈ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਪਰ ਫੇਰ ਵੀ ਦੌਹਾਂ ਧਾਰਾਵਾਂ ਵਿਚ ਸੁਖ਼ਮ ਅੰਤਰ ਕਾਇਮ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਜੇ ਇਹ ਸਖ਼ਮ ਅੰਤਰ ਨਾਰ ਖਿਆ ਜਾਵ ਤਾਂ ਗ਼ੈਰ-ਮਾਰਕਸੀ ਵਿਦਾਰਧਾਰਾ ਦਾ ਕਵੀ ਵੀ ਕਿਸੇ ਮਸਲੇ ਤੋ ਅਗਾਹਵਧ ਲੱਕ ਹਿੱਤੀ ਪਹੁੰਚ ਰੱਖਣ ਕਾਰਨ ਪਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਸ਼ਰੇਣੀ ਵਿਚ ਆ ਜਾਵੇਗਾ। ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਮੱਧਕਾਲੀ ਸਾਹਿਤ ਅਧਿਆਤ-ਮਿਕ ਮੌਸਾਰ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੋਣ ਤੋਂ ਧਾਰਮਿਕ ਮਹਾਵਰੇ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੋਣ ਦੇ ਬਾਵਜਦ ਲੋਕ-ਹਿਤ ਪੈ'ਤੜਾ ਰੱਖਣ ਕਾਰਨ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਲ ਹੋ ਜਾਵੇਗਾ ਜੋ ਕਿ ਸਰਾਸਰ ਗ਼ਲਤ ਹੈ. ਕਿਉਂਕਿ ਪਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਤਾਂ ਉਸੇ ਨੂੰ ਹੀ ਕਹਾਂਕੇ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਕਵੀ ਨੇ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਨਾਲ ਪ੍ਰਤੀਬੱਧ ਹੈ ਕੇ ਕਵਿਤਾ ਰਚੀ ਹੋਵੇ, ਸਮੁੱਚੀ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਤਾਂ ਪ੍ਰਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਅੰਤਰਗਤ ਰੱਖੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ । ਪਰ ਸਾਰੀ ਪਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਵਿਤਾ ਪਗਤੀਵਾਦੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ ਸਗੋਂ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਨਾਲ ਪ੍ਰਤੀਬਧ ਹੈ ਕੇ ਰਚੀ ਕਵਿਤਾ ਹੀ ਪਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਅਖਵਾਉਣ ਦੀ ਹੱਕਦਾਰ ਹੈ।

ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਅੰਮ੍ਰਿਤਾ ਪ੍ਰੀਤਮ ਕਾਵਿ ਧਾਰਾ ਜਿਸ ਨੂੰ ਕਈ ਵਾਰ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ-ਰੋਮਾਂਟਿਕ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਕਹਿ ਦਿੱਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਅਸਲ ਵਿਚ ਪਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਾਵਿ ਧਾਰਾ ਹੀ ਸੀ। ਜੇ ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਨੇ ਪਿਛਲੇ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਚੇੜੈਨ ਹੋ ਕੇ ਕੁਝ ਕਾਵਿ ਰਚਨਾ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਤੋਂ ਸ਼ਝ ਲੈ ਕੇ ਕੀਤੀ ਹੈ, ਅਸੀਂ ਉਸ ਕਾਵਿ-ਰਚਨਾ ਨੂੰ ਪਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੀ ਸ਼ਰੇਣੀ ਵਿਚ ਰੱਖ ਸਕ ਤੇ ਹਾਂ। ਸਾਡੀ ਧਾਰਨਾ ਅਨੁਸਾਰ ਕਿਸੇ ਕਵੀ ਦੇ ਪਗਤੀਵਾਦੀ ਜਾਂਪਗਤੀਸ਼ੀਲ ਹੋਣ ਨਾਲ ਉਸ ਦੀ ਕਾਵਿ-ਬਲਾ ਤੇ ਕੋਟੀ ਬਹੁਤਾ ਫ਼ਰਕਾ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦਾ ਅਤੇ ਉਸਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਆਲੌਚਨਾ ਲਈ, ਉਸਦੀ ਕਵਿਤਾ ਹੀ ਆਧਾਰ ਹੋਣੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ। ਪਰ ਸਿਧਾਂਤਕ ਸਪੱਸ਼ਟਤਾ ਲਈ ਦੌਹਾਂ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾਵਾਂ ਨੂੰ ਨਿਖੇੜ ਲੈਣਾ ਤਰਕ-ਸੰਗਤ ਹੈ। ਪੰਜਾਬੀ ਦੀ ਸਾਰੀ ਮੱਧਕਾਲੀ ਕਵਿਤਾ ਅਤੇ ਬਹੁਤੀ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਪ੍ਰਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੇ ਅੰਤਰਗਤ ਹੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਪਰ ਆਧੁਨਿਕ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਦੋਹਾਂ ਧਾਰਾਵਾਂ ਦੇ ਨਾਲੋ-ਨਾਲ ਚੱਲਣ ਅਤੇ ਕਈ ਪ੍ਰਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਵੀਆਂ ਦੇ ਮਾਰਕਸੀ ਦਰਸ਼ਨ ਨਾਲ ਪ੍ਰਤੀਬੱਧ ਹੋ ਜਾਣ ਕਾਰਨ ਦੋਹਾਂ ਧਾਤਾਵਾਂ ਨੂੰ ਇਕੋ ਸਮਝਣ ਦਾ ਭ੍ਲੇਖਾ ਪੈਂਦਾ ਰਿਹਾ । ਪਰ ਗੰਭੀਰ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਨਾਲ ਅਧਿਐਨ ਕਰਨ ਤੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਵਿਲੱਖਣ ਪਛਾਣੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ । ਜੋਮਾਂਟਿਕ ਅੰਸ਼ਾਂ ਨਾਲ ਭਰਪੁਰ ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ-ਅੰਮਿਤਾ ਪੀਤਮ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਵਿਚ ਖੜੌਤ ਆ ਜਾਣ ਤੋਂ ਚੇਤੰਨ ਤੌਰ ਤੋਂ ਮਾਰਕਸਵਾਦ ਨਾਲ ਪ੍ਰਤੀਬੱਧ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਜੋ ਕਵਿਤਾ ਰਚੀ ਉਸ ਨੂੰ ਨਵ-ਪਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦਾ ਨਾਂ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ । ਅਸਲ ਇਜ ਪ੍ਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਪ੍ਗਤੀਵਾਦੀ ਨਾਂ ਥੱਲੋਂ ਪ੍ਰਚੱਲਤ ਹੋ ਜਾਣ ਕਾਰਨ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ

ਨਾਲ ਪ੍ਰਤੀਬੰਧ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਰਹੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਨਵ-ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦਾ ਨਾਂ ਮਿਲਿਆ। ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਕਿਉਂਕਿ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਨਾਲ ਸਿੱਧੇ ਤੌਰ ਤੇ ਜੁੜੀ ਹੋਈ ਸੀ, ਸ਼ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਤੋਂ ਆਧਾਰਿਤ ਜ਼ਿਆਸੀ ਪਾਰਟੀਆਂ ਤੋਂ ਵੀ ਪ੍ਰਭਾਵਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਕਮਿਊਨਿਸਟ ਪਾਰਟੀਆਂ ਅਤੇ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਇਸ ਹੁਨਾੜੀ ਕਾਰਨ ਸ਼ਿਆਸੀ ਹਾਲਤਾਂ ਦੇ ਬਦਲਣ ਤੋਂ ਕਮਿਊਨਿਸਟ ਪਾਰਟੀਆਂ ਅਤੇ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਇਸ ਹੁਨਾੜੀ ਕਾਰਨ ਸ਼ਿਆਸੀ ਹਾਲਤਾਂ ਦੇ ਬਦਲਣ ਤੋਂ ਕਮਿਊਨਿਸਟ ਪਾਰਟੀਆਂ ਦੇ ਦਾਅ ਪੈਚ ਬਦਲਣ ਨਾਲ ਕਵਿਤਾ ਤੇ ਅਸਰ ਪੈੱਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ।

ਦੇਸ਼ ਦੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ/ਪ੍ਰਗਤੀਸ਼ੀਲ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੇ ਰਵਾਇਤੀ ਵਿਸ਼ੇ ਅਮਨ. ਆਜ਼ਾਦੀ ਅਤੇ ਸਮਾਜਵਾਦ ਵਿਚੋਂ ਪਹਿਲੇ ਦੋਹਾਂ ਦੀ ਪਰਤੀ ਹੋ ਗਈ ਅਤੇ ਇਹ ਆਪਣੀ ਸਾਰਥਕਤਾ ਗਆ ਬੈਠੇ, ਜਦ ਕਿ 'ਸਮਾਜਵਾਦ' ਦਾ ਸੈਕਲਪ ਸਰਕਾਰ ਸਮੇਤ ਗ਼ੈਰ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਪਾਰਟੀਆਂ ਦੇ ਵੀ ਅਪਨਾ ਲੈਣ ਨਾਲ, ਇਹ ਵਿਸ਼ਾ ਵੀ ਰਵਾਇਰੀ ਜਿਹਾ ਬਣ ਗਿਆ। ਇਸ ਨੂੰ ਕਰਮਜੀਤ ਸਿੰਘ ਇਉਂ ਪ੍ਰਗਟਾਉਂਦਾ ਹੈ, "ਜਦ ਸੁਤੰਤਰ ਭਾਰਤ ਵਿਚ ਸਮਾਜਵਾਦੀ ਕ੍ਰਾਂਤੀ ਲਈ ਵਰਗ-ਸੰਘਰਸ਼ ਦਾ ਪਗਤੀਵਾਦੀ ਨਾਅਰਾ ਕਾਫੀ ਹੱਦ ਤੱਕ ਅਪਸੰਗਿਕ ਹੈ ਕੇ ਰਹਿ ਗਿਆ। 3 ਇਸੇ ਸਮੇਂ ਕਮਿਊਨਿਸ਼ਟ ਪਾਰਟੀਆਂ ਨੇ ਸਥਾਪਤੀ ਦਾ ਸਿੱਧਾ ਵਿਰੋਧੀ ਛੱਡ ਕੇ ਸਥਾਪਤੀ ਨਾਲ ਸਾਂਝ ਕਿਆਲੀ ਪਾ ਕੇ ਰਾਜ ਕਰਦੀਆਂ ਸ਼ਰੇਟੀਆਂ ਦੀ ਸਥਾਪਤੀ ਨੂੰ ਅਹਿੰਸਾਵਾਦੀ ਢੰਗ ਨਾਲ ਪੌਲੇਤਾਰੀ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਹੱਕਾਂ ਵਿਚ ਵਰਤਣ ਦਾ ਨਿਸ਼ਕ੍ਰਿਆਸ਼ੀਲ ਢੰਗ ਚੁਣਿਆ । ਇਸ ਨਿਸ਼ਕ੍ਰਿਆਸ਼ੀਲ ਢੰਗ ਦੇ ਅਨੁਰੂਪੀ ਪੈਟਰਨ ਤੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਸਾਹਿਤ ਵੀ ਰੂਪਾਂਤਰਿਤ ਹੋਇਆ। ਕਮਿਉਨਿਸਟ ਸ਼ਿਆਸਤ ਦੀ ਨਿਸ਼ਕਿਆਸ਼ੀਲਤਾ ਆ ਜਾਣ ਨਾਲ ਪਗਤੀਵਾਦੀ ਸਾਹਿਤ ਵੀ ਜਮਦ ਦੀ ਹਾਲਤ ਵਿਚ ਪਹੁੰਚ ਗਿਆ । ਪਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ ਦੀ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਧਾਰਾ ਹੋਣ ਕਾਰਨ ਸਮੁੱਚਾ ਸਾਹਿਤ ਹੀ ਜਮੁਦ ਦੀ ਹਾਲਤ ਵਿਰ ਜੜ੍ਹ ਹੋ ਗਿਆ । ਇਸ ਜੜ੍ਹਤਾ ਨੂੰ ਬੁੱਧੀਜੀਵੀ ਵਰਗ ਵਿਚ ਉਠੀ ਚੌਤੈਨ ਲਹਿਰ ਪਯੋਗਵਾਦ ਨੇ ਤੌੜਨਾ ਚਾਹਿਆ। ਪਰ ਆਪਣੀ ਮੱਧ ਸਰੇਣਿਕ ਵਿਅਕਤੀਵਾਦੀ ਪ੍ਰਤੱਖਣ ਵਿਧੀ ਕਾਰਨ ਸਮਾਜ਼ਿਕ ਯਥਾਰਥ ਦੀ ਤਬਦੀਲੀ ਨੂੰ ਵਧਾ ਕੇ ਦੇਖਣ ਵਰਗੀ ਉਲਾਰ ਬਿਰਤੀ ਦੀਆਂ ਸੀਮਾਵਾਂ ਕਾਰਨ ਬੁਰਜੁਆ ਪੈਂਤੜੇ ਤੋਂ ਉਠੀ ਇਹ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਨਾਤਾਂਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਬਦਲ ਪੇਸ਼ ਕਰ ਸਕੀ ਼ਅਤੇ ਨਾਹੀ ਇਸ ਨੂੰ ਕੋਈ ਨਵਾਂ ਮੌੜ ਦੋਣ ਦੇ ਸਮੂਰਬ ਸਿੱਧ ਹੋਈ ।

ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੀ ਕਮਿਊਨਿਸਟ ਸਿਆਸਤ ਨਾਲ ਇਸ ਹੁਨਾੜੀ ਕਾਰਨ ਕਮਿਊਨਿਸਟ ਪਾਰਟੀ ਦੇ ਵਿਚੋਂ 'ਉਨੀ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਬਗਾਵਤ ਨੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਸਾਹਿਤ ਤੇ ਸਿੱਧਾ ਅਸਰ ਪਾਇਆ । ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੀ ਜਮ੍ਹਦ ਅਵਸਥਾ ਲਹਿਰ ਨਾਲ ਕੰਥ ਉਨੀ ਸੀ । ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਵਿਰ 'ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ', 'ਜੁਚਾਹ ਕਵਿਤਾ', 'ਵਿਦਰੋਹ ਦੀ ਕਵਿਤਾ', 'ਗ੍ਰਾਂਤੀ ਦੀ ਕਾਵਤਾ', 'ਇਰਿਕਾਸਮੁੱਖ ਚੇਤੇਨ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ' ਆਦਿ ਕਈ ਨਾਵਾਂ ਨਾਲ ਜਾਣਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਕਾਵਿ-ਤਹਿਰ ਦੇ ਸਰੂਪ ਅਤੇ ਨਾਮਕਰਟ ਦਾ ਮਸਲਾ ਕਾਫ਼ੀ ਵਾਰ-ਵਿਵਾਦ ਵਾਲਾ ਰਿਹਾ ਹੈ । ਇਸ ਵਾਦ-ਵਿਵਾਦ ਨੂੰ ਇਸ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਸਿਆਸੀ ਆਲਚਕਾਂ ਨੇ ਹੋਰ ਵੀ ਜ਼ਿਆਦਾ ਉਲਤਾਇਆ ਹੈ । ਕਮਿਊਨਿਸਟ ਪਾਰਟੀਆਂ ਦੀਆਂ ਸਿਆਸੀ ਗਤੀਵਿਧੀਆਂ ਦਾ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਸਾਹਿਤ ਤੋਂ ਜਿੱਧਾ ਅਸਰ ਪੈਂਦਾ ਸੀ। ਅ ਕਮਿਊਨਿਸਟ ਪਾਰਟੀਆਂ ਦੇ ਆਪਸੀ ਸਿਆਸੀ ਮੱਤਭੇਦਾਂ ਕਾਰਨ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦਾ ਸਿਆਸੀ ਆਲੋਚਕਾਂ ਵਲੋਂ ਸਾਹਿਤਕ ਮੁੱਲਾਂਕਣ ਕਰਨ ਦੀ ਵਾਂ ਇਸ ਉਪਰ ਸਿਆਸੀ ਨਿਰਨੇ ਆਲੋਚਕਾਂ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਚ ਅਰੋਪਿਤ ਕੀਤੇ ਗਏ। ਪਾਰਲੀਮਾਨੀ ਰਾਹ ਵਾਲੀਆਂ ਕਮਿਊਨਿਸਟ ਪਾਰਟੀਆਂ ਦੀ ਸਿਆਸਤ ਨਾਲ ਚੁੜੇ ਸਿਆਸੀ ਆਲੋਚਕਾਂ ਨੇ ਇਸ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਨਕਸਲਬਾਤੀ ਲਾਹਿਰ ਦੀ ਸਿਆਸਤ ਮੰਨ ਕੇ ਇਸ ਦਾ ਜਿਆਸੀ ਚੀਰ-ਵਾੜ ਕਰਨਾ ਆਰੈਭ ਕਰ ਦਿੱਤਾ। ਇੱਕੋਂ 'ਤੱਕ ਕਿ ਪ੍ਰਤਤੀਵਾਦੀ ਧਾਸ਼ਾ ਵਿਗੋਂ ਹੀ ਉਨੀ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਨੇ 'ਵਿਲੱਖਣ ਵਰਤਾਰੇ' ਵਜੋਂ ਸਮਝਿਆ ਗਿਆ।

ਇਸ ਦੇ ਪ੍ਰਤੀਕਰਮ ਵਜੋਂ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਪਾਰਾ ਤੋਂ ਵੱਖਰਾ ਕਰਵਾਉਣ ਦੀ ਕੌਬਿਸ਼ ਕੀਤੀ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਇਸ ਕੌਬਿਸ਼ ਦਾ ਕੰਈ ਸਿਆਸੀ ਮੰਤਕ ਵੀ ਹੈ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਸੇਰਥਾਦੀ ਸਾਹਿਤਕਾਰਾਂ ਨਾਲ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਫ਼ਿੱਟਣਾ ਨਹੀਂ ਚਾਹੁੰਦੇ ਸਨ। ਉਹ ਇਸ ਪਾਸੇ ਵੱਲ ਐਨੇ ਉਲਾਰ ਹੈ ਗਏ ਸਨ। ਪਾਸ਼ ਦੇ ਕਾਵਿ-ਸੰਗਰਿ ਲੋਹ ਕਥਾ ਦੀ ਭੁਮਿਕਾ ਵਿਚ ਸੰਤ ਸੈਧੂ ਇਖਦਾ ਹੈ:

"ਸਾਡਾ ਵੀਹਵੀ" ਸਦੀ ਦਾ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤਕ ਵਿਰਸਾ ਪਰੰਪਰਾਮਦੀ, ਬੇਂਧਿਕ ਪ੍ਰਯੋਗੀ, ਪ੍ਰਤੜੀਵਾਦੀ, ਸਮਾਜਵਾਦੀ ਤੇ ਹੋਰ ਲੱਲੂ ਪੰਜੂ ਅਖੇਤੀ ਡੀੱਗਾਂ ਹੀ ਸੀ ਜੋ ਗੁਮਰਾਹ ਅਤੇ ਰੈਗੈ ਗਿੰਦਤਾਂ ਦੀਆਂ ਹਕਾਂ ਸਨ।"4

ਨਕਸਲਥਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਈ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਨੂੰ ਚੇਤੰਨ ਤੌਰ ਤੈ ਨਕਾਰਿਆ ਅਤੇ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਵੱਖਰਾ ਦਰਸਾਉਣ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤੀ, ਜਦ ਕਿ ਇਹ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਧਾਰਾ ਵਿਚ ਹੀ ਉਠੀ ਸੀ। ਨਕਸਲਥਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਅਲੱਚੜਾਂ ਨੇ ਕਲਾ ਅਤੇ ਜਿਆਸਤ ਦੇ ਸੂਖਮ ਰਿਸ਼ਤੇ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਦੀ ਥਾਂ ਸਿੱਧਾ ਵਸਤੂ-ਪ੍ਰਤੀਬਿੰਬ ਵਾਲਾ ਰਿਸ਼ਤਾ ਕਲਪਿਆ। ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਸਿੱਧੇ ਸਿਆਸੀ ਪ੍ਰਚਾਰ ਨੂੰ ਕਾਵਿ-ਸਰਮ ਦਾ ਬਦਲ ਮੰਨੁ ਲਿਆ ਗਿਆ। ਇਸ ਦਿਸ਼ਟੀਕੋਟ ਦੇ ਧਾਰਨੀ ਆਲੱਚਕਾਂ ਨੇ ਭਾਵੁਕ ਹੋ ਕੇ ਜੋ ਨਿਰਨੇ ਦਿੱਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸਾਹਿਰਕ ਸਾਰਥਕਤਾ ਜ਼ੋਕੀ ਸੀ ਅਤੇ ਸਮੇਂ ਨਾਲ ਗ਼ਲਤ ਜਾਪਣ ਲੱਗ ਪਈ; ਜਿਵੇਂ ਉਦਾਸੀ ਨੂੰ ਲੱਕ ਉਉਂ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕਰਨਕੀ ਜਿਵੇਂ ਵਾਰਮ ਨੂੰ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕੀਤਾ ਸੀਝ, ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਬੀਆਂ ਅਤੇ ਆਲੱਚਕਾਂ ਨੇ ਪਹਿਤਾਂ ਦੀ ਸਾਹੀ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਸਮੇਤ ਸਮੁੱਚੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਹੋਵੇਂ ਕਰਕੇ ਸਿਰਫ ਆਪਣੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਹੀ ਸ਼ੁੰਧ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਸਿਆ।

ਨਕਸਲਬਾਡੀ ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਮਿਊਨਿਸਟ (ਵਰੋਧੀਆਂ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ, ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਤੇ ਬੁਰਜੂਆ ਕਲਾ ਆਲੰਚਕਾਂ ਨੇ ਇਸ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ 'ਸ਼ਿਆਸੀ' ਹੋਣ ਦੇ ਦੇਸ਼ਾ ਅਧੀਨ ਨਿਰਾ ਪੂਜਾਰ ਔਲਾਨਿਆ ਸੀ। ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਕੀਤੀ 'ਚਿੰਸਾ' ਅਤੇ 'ਹਥਿਆਰ' ਦੀ ਹੱਲ ਨੂੰ ਪ੍ਰਸਿੰਦ ਸ਼ਾਇਰ ਅਤੇ ਆਲੰਚਕਾਨੇ ਆਪਣੀ ਇਕ ਨਜਮ ਵਿਚ ਇਉਂ ਛੁਟਿਆਇਆ ਸੀ:

> ਇਹ ਕੈਹੀ ਸ਼ਾਇਰੀ ਏ ਦੋਸਤ ਜੋ ਦਿਲਾਂ 'ਚ ਨਹੀਂ ਬੰਦੂਕ ਦੀ ਨਾਲ 'ਚ ਨਿਕਲਦੀ ਏ

ਜੋ ਆਪਣੇ ਨਹੀਂ ਪਰਾਏ ਖ਼ੁਨ ਨਾਲ ਲਿਖੀ ਜਾਂਦੀ ਏ<sup>6</sup>

ਪ੍ਰੀਤਮ ਸਿੰਘ ਨੇ ਇਸ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਸਿਆਸਤ ਨਾਲ ਹੁਨਾੜੀ ਨੂੰ ਵਿਊ' ਨਿੰਦਿਆ, "ਇਸ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਦੇ ਅਨੁਆਈਆਂ ਦੀ ਸਿਰਜਣਾਤਮਿਕ ਸਕਤੀ ਪਬਲ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਕੋਈ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਰਾਜਨੀਤਕ ਲਹਿਰ ਜਿਸਦਾ ਕਵੀ ਦੰਮਛੱਲਾ ਬਣੇ ਹੋਏ ਹੋਏ ਹਨ, ਉਸਦੇ ਮੀਂਠਿਆਂ ਪੈ'ਦੇ ਹੀ ਸਿਰਜਣਾਤਮਕ ਕਮ ਤੇ ਵੀ ਮੁਰਦਨੀ ਛਾ ਜਾਂਦੀ ਹੈ'", ਪਰ ਬਰਜੂਆ ਸਾਹਿਤ ਆਲੌਚਕਾਂਵਲੋਂ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਤੇ ਉਨਾਂ ਜ਼ੌਰਦਾਰ ਹਮਲਾ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਜਿੰਨਾ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਸਿਆਸਤ ਨਾਲ ਮੱਤਭੇਦ ਰੱਖਣ ਵਾਲੇ ਪ੍ਰਤੀਵਾਦੀ ਆਲੌਚਕਾਂ ਵਲੋਂ ਹੋਇਆ । ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਸਿਆਸਤ ਨਾਲ ਮੁੱਤਭੇਦ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਇਸ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾਨੂੰ ਵੀ ਅਫ਼ਤਾਂਵਾਂਗ ਸਮਝਿਆ ਗਿਆ। ਇਨਾਂ ਆਲੌਰਕਾਨੇ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਸਿਆਸਤ ਨੂੰ ਨਿੰਦਣ ਲਈ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਨਿੰਦਣ ਦਾ ਸੌਖਾ ਸਾਹਿਤਕ ਸਿਆਸੀ ਰਾਹ ਲੱਭਿਆ। ਉਨਾਂਦੇ ਆਪਣੇ ਕਬਨ ਅਨਸਾਰ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਰਾਜਨੀਤੀ ਨੂੰ ਸਲਾਹੁਣ ਜਾਂ ਨਿੰਦਣ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਵਿਤਾ ਸਲਾਹੀ ਜਾਂ ਨਿੰਦੀ ਕਹੀ ਜਾ ਸਕਦੀ। ਆਪਣੇ ਇਸੇ ਨਿੰਦਣ ਸਲਾਹਣ ਦੇ ਪਯੋਜਨ ਅਧੀਨ ਉਹ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਬਾਰੇ ਨਿਰਨਾ ਦਿੰਦੇ ਹਨ, "ਸਪਸ਼ਟ ਤੌਰ ਤੇ ਇਸ ਦਾ ਵਿਚਾਰਧਾਰਕ ਪਾਸਾ ਮਜ਼ਦਰ ਪੱਖੀ ਨਹੀਂ" ਸੀ, ਸਗੋਂ ਮੱਧ ਵਰਗੀ ਸੀ, ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਇਸਦੇ ਨਾਅਰਿਆਂ ਜਾਂ ਐਕਸ਼ਨਾਂ ਦੀ ਅਪੀਲ ਵਿਅਕਤੀ-ਗ਼ਤ ਸਰਮਗਤੀ ਨੂੰ ਟੰਬਦੀ ਸੀ ਨਾ ਕਿ ਪੀੜਤ ਜਮਾਤਾਂ ਨੂੰ ਸਮਹਿਕ ਕਾਰਜ ਲਈ।"<sup>5</sup> ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਸਿਆਸਤ ਤੋਂ ਪੈਰਿਤ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਵਾਦ-ਵਿਵਾਦ ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ ਬਣੀ ਰਹੀ ਸੀ।

ਪਰ ਹੁਣ ਇਸ ਲਹਿਰ ਤੋਂ ਸਮਾਂ-ਵਿੱਥ ਵੱਧਣ ਕਾਰਨ ਇਸ ਦੇ ਠੀਕ ਮੁਲਾਂਕਣ ਅਤੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਈ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਨਾਲ ਰਿਸ਼ਤੇ ਦੀ ਗੱਲ ਵਧੇਰੇ ਨੀਕ ਦੰਗ ਨਾਲ ਸਮਝੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਜੋ ਗੱਲ ਸਮਝ ਲੈਣੀ ਜ਼ਰੂਰੀ ਬਣ ਗਈ ਹੈ ਕਿ "ਜੁਝਾਰ-ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਮਸਲਿਆਂ ਨੂੰ ਉਦਾਂ ਚੰਕ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਈ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਸਮਲਿਆਂ ਨੂੰ ਉਦਾਂ ਚੰਕ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਈ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਸਮੁੱਚ ਪਰਦਾਹ ਨੂੰ ਨਾ ਸਮਝਿਆਂ ਜਾਏ !" ਇਸ ਮਹੱਤਵਾਪੂਰਨ ਨੁਕਤੇ ਵੱਲ ਪਿਛਲੇ ਕੁਝ ਸਮੇਂ ਤੋਂ ਪਿਆਨ ਦਿੱਤਾ ਜਾਣ ਲਾਂਗਿਆ ਹੈ। ਹੁਣ ਮੰਨਿਆਂ ਜਾਣ ਲੱਗ ਪਿਆ ਹੈ ਕਿ "ਰਕਸਲਬਾਜ਼ੀ ਕਾਵਿ-ਦਰਿਭ ਆਪਣੀਆਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾਵਾਂ ਕਾਰਨ ਤੇ ਸਿਧਾਂਤਕ ਏਕਤਾ ਕਾਰਨ ਇਹ ਪ੍ਰਕਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਦਾਰਾ ਦੀ ਆਗਲੀ ਕੜੀ ਹੈ।" ਇਸ ਪ੍ਰਕਤਾਰ ਦੇਕ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਰੁੱਧ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਨਕਸਲਬਾਜ਼ੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਰਿਭ ਵਾਰਣ ਵੱਲ ਧਿਆਨ ਦਿੱਤਾ ਜਾਣਾ ਸ਼ਰੂ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਨਕਸਲਬਾਜ਼ੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਵਿਕਾਸ ਵਿਚ ਆਦਿਆਂ ਇਕ ਪੜਾਅ ਜਾਂ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਈ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੇ ਅੰਦਰੇਂ ਉਠੀ ਕਾਵਿਕ-ਲਹਿਰ ਵਜੋਂ ਸਮਝਣ ਦੀ ਪ੍ਰਵਰਤੀ ਵਿਚ ਵਾਰਤ ਦੇ ਮੁੰਦਰੇਂ ਉਠੀ ਕਾਵਿਕ-ਲਹਿਰ ਵਜੋਂ ਸਮਝਣ ਦੀ ਪ੍ਰਵਰਤੀ ਵਿਚ ਵਾਰਤ ਦੇ ਅੰਦਰੇਂ ਉਠੀ ਕਾਵਿਕ-ਲਹਿਰ ਵਜੋਂ ਸਮਝਣ ਦੀ ਪ੍ਰਵਰਤੀ ਤਿਖ਼ਤ ਦੇਰ ਦਾ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ ਡਾ: ਕਰਮਜੀਤ ਸਿੰਘ ਵਧੇਰੇ ਸਪੱਸਟ ਰੂਪ ਵਿਚ ਦਿਉਂ ਤਿਖਦੇ ਹਨ

"ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੇ ਤਿੰਨ ਪੜਾਅ ਤੇਅ ਕੀਤੇ ਹਨ। ਪਹਿਲਾ ਪੜਾਅ ਅੰਮ੍ਰਿਤਾ ਪ੍ਰੀਤਮ-ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਦਾ ਹੈ ਜਿਥੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਭੁਝਾਨ ਦੇ ਨਾਲ ਨਾਲ ਗੁਮਾਹਿਕ ਪ੍ਰਵਿਰਤੀ ਵੀ ਮੌਜੂਦ ਹੈ। ਦੂਜੇ ਪੜਾਅ ਤੇ ਨਕਸਲਬ ਡੀ ਲਹਿਰ ਅਹੀਰ ਕਵੀ ਕਵਿਤਾ ਆਉਂਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਅਤਿਵਾਦੀ ਪ੍ਰਵਿਰਤੀਆਂ ਦਾ ਦਲਲ ਹੈ। ਤੀਜਾ ਪੜਾਅ ਅਜੇਕੀ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਪਦਾਰਥਵਾਦੀ ਪ੍ਰਵਿਰਤੀ ਭਾਰੂ ਹੈ।"<sup>11</sup>

ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਡਾ: ਕਰਮਜੀਤ ਸਿੰਘ ਨੇ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਂਦੀ ਲਹਿਰ ਵਿਚ ਆਇਆ ਪੜਾਅ ਮੰਨਿਆ ਹੈ । ਇਸੋ ਵਿਚਾਰ ਨੂੰ ਡਾ: ਕੈਸਰ ਸਿੰਘ ਇਉਂ ਲਿਖਦੇ ਹਨ, "ਸੁਝਾਰਣਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਪ੍ਰਕਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਵਿਕਾਸ, ਪਰਾਹਨ ਜਾਂ ਸੰਧ ਦੀ ਸੂਚਕ ਹੈ, ਇਸ ਲਈ 'ਸ਼ਸ ਨੂੰ ਨਵ-ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਕਹਿ ਲਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਇਹ ਪ੍ਰਗਤੀ-ਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧ ਹਾਂ ਹੀ ਇਕ ਅਨਿਸ਼ਕ ਕੜੀ ਹੈ ''<sup>12</sup> ਇਸ ਸੰਖੇਧ ਚਰਚਾ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਅਸੀਂ ਇਸ ਸਿੱਟੇ ਤੇ ਪੁੱਜਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਅਤੇ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਵਿਰੋਧ ਨੂੰ ਇਕ ਦੂਜੇ ਦੇ ਸਿੱਧੇ ਵਿਰੋਧ ਵਿਚ ਸਮਝਣ ਦੀ ਥਾਂ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਦੇ ਅੰਤਰ ਵਿਰੋਧਾਂ ਵਜੋਂ ਲੋਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ । ਇਸ ਦ੍ਰਿਣਟੀ ਤੋਂ ਲਹਿਰ ਦੇ ਨਾਸਕਰਣ ਦੀ ਸਮੱਸਿਆਂ ਨੂੰ ਵੀ ਹੱਲ ਕਰਨ ਵਿਚ ਸੇਧ ਮਿਲੇਗੀ । ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਪ੍ਰਚਲਤ ਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਵਿਚਾਰ ਕੇ ਚੁਕਵੇਂ ਨਾਂ ਜੀ ਜੋਣ ਕਰਾਂਗੇ ।

ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਨਵ-ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਨਾਂ ਬਾਰੇ ਵਿਚਾਰ ਕਰ ਲੈਣੀ ਯੋਗ ਹੋਵੇਗੀ। ਬਾਰੇਂ ਅਸੀਂ ਪਿੱਛ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰ ਚੁੱਕੇ ਹਾਂ ਕਿ ਨਵ-ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਗ਼ਾਂ ਉਸ ਸਾਰੀ ਹੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਚੈਮਾਟਿਕਤਾ ਤੋਂ ਮੁਕਰ ਹੋਵੇਗੀ ਅਤੇ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਨਾਲ ਪ੍ਰਤੀਬੱਧ ਹੋਵੇਗੀ! ਸਮਕਾਲੀਨ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਮਾਰਕਸਵਾਦ ਨਾਲ ਪ੍ਰਤੀਬੱਧ ਹੋ ਕੇ ਰਚੀ ਜਾ ਰਹੀ ਕਵਿਤਾ ਵੀ ਨਵਾ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਹੀ ਅਖਵਾਏਗੀ, ਜਦੋਂ ਕਿ ਜਿਸ ਕਾਵਿ ਲਹਿਰ ਤੇ ਅਸੀਂ ਵਿਚਾਰ ਕਰ ਰਹੇ ਹਾਂ, ਉਹ ਆਪਣੇ ਪਹਿਲੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਸ਼ਤਮ ਹੋ ਚੁੱਕੀ ਹੈ। ਸੌ ਇਸ ਪ੍ਰਚਾਰ ਅਸੀਂ ਕਹਿ ਸਕਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਵਿਚਾਰ ਅਧੀਨ ਕਾਵਿ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਰਾਵੇਂ ਨਵਾ-ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਅੰਤਰਗਤ ਤਾਂ ਆਉਂਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਇਸ ਲਹਿਰ ਦੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਸਮੇਂ ਅਤੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਰਾਜਨੀਤੀ ਨਾਲ ਬੱਤੇ ਹੋਣ ਕਰਨੇ, ਵਿਲੰਖਣ ਸਿਰਜਨਾਰਮਿਕ ਲੱਗਣ ਹਨ, ਜਿਸ ਕਰਕੇ ਇਸ ਨੂੰ ਹੋਰ ਦੁਕਵਾਂ ਨਾਂ ਦੇਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ।

ਦਿਸ ਲਹਿਰ ਦਾ ਦੂਸਰਾ ਨਾਂ ਕਾਂਤੀਕਾਰੀ ਕਥਿਤਾ ਦੀ ਇਸ ਦੇ ਸਮੁੱਚੇ ਲੱਡਣਾਂ ਨੂੰ ਦੂੰਪਾ ਸੰਸ ਕਰਦਾ ਨਾਂ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਗਵਾਂ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀਆ ਦੀ ਲੰਚਾ ਕ੍ਰਾਂਤੀ ਕਰਨ ਦੀ ਸੰਸ, ਪਰ ਕ੍ਰਾਂਤੀ ਹੋਈ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਇਸ ਕਾਰਨ ਹਾਲੇ ਵੀ ਕ੍ਰਾਂਤੀ ਦੀ ਲੰਡ ਹੈ। ਅੱਜ ਵੀ ਜੋ ਕਵਿਤਾ ਕ੍ਰਾਂਤੀ ਦੇ ਉਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਸਾਹਮਣੇ ਰੱਖਣੇ ਲਿਖੀ ਜਾਵੇਗੀ ਉਸ ਨੂੰ ਕ੍ਰਾਂਤੀਕਾਰੀ ਕਵਿਤਾ ਕਹਿਣਾ ਪਵੇਗਾ। ਲਹਿਰ ਦੇ ਉਖਾਨ ਸਮੇਂ ਸਿਆਸੀ ਮੰਚ ਤੇ 'ਵੱਟ। ਰਾਹੀਂ ਦਿਨਕਲਾਣ' ਦੀ ਥਾਂ 'ਚੰਦੂਕ ਦੀ ਨਾਲੀ ਚਾਹੀਂ ਦਿਨਕਲਾਵ' ਦਾ ਨਾਅਰਾ ਅਤੇ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਇਸ ਨਾਅਰੇ ਦੀ ਸਿੱਧੀ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਹੋਣ ਕਾਰਨ, ਇਸ ਕਾਵਿ ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਸਥਾਪਿਤ ਸਾਹਿਤਕ ਪ੍ਰਤੀਸਾਨਾਂ ਤੋਂ ਪਾਸੇ ਜਾ ਕੇ 'ਸਾਹਿਤਕ ਭੂਾਂਤੀ' ਵੀ ਕੀਤੀ ਸੀ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰਦ ਦਾ ਨਾਂ ਢੁੱਕਵਾਂ ਸੀ, ਪਰ ਅੱਜ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੀਆਂ ਵਿਲੱਖਣਤਾਵਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ ਤੋਂ ਅਸਮਰਥ ਹੋਣ ਕਾਰਨ ਠੀਕ ਨਹੀਂ ਹੈ ।

ਦਿਸੇ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਦੋ ਹੋਰ ਨਾਂ 'ਜੁਝਾਰ ਕਾਵਿ' ਅਤੇ 'ਵਿਦਰੋਹ' ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵੀ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾਈਆਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ ਤੋਂ ਅਸਮਰਥ ਹਨ 'ਜੁਝਾਰ ਕਵਿਤਾ' ਜਾਂ 'ਵਿਰਦੋਹ' ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਨਹੀਂ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਨਾਲ ਪ੍ਰਭੀਬਪ ਹੋ ਕੇ ਰਥੀ ਕਈ ਹੋਵੇਂ ਜਦੋਂ ਕਿ ਵਿਚਾਰ ਅਧੀਨ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਸਾਰੇ ਹੀ ਕਵੀ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਨਾਲ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰਤੀਬੰਧ ਹਨ। ਡਾ: ਹਵਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਰਵੀ ਵਲੋਂ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਇਤਿਹਾਸਕ ਚੇਤਨ ਮੁਖ ਕਾਵਿ' ਦਾ ਦਿੱਤਾ ਨਾਂ ਵੀ ਕੋਈ ਬਹੁਤਾ ਪ੍ਰਚਲਤ ਨਹੀਂ ਹੈ ਸਕਿਆ ਅਤੇ ਨਾ ਹੀ ਇਹ ਨਾ ਸਮੁੱਚੇ ਲੱਫਣਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਕਟਾਉਂਦਾ ਹੈ।

ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਸਾਡੇ ਕੱਲ ਇਕੋ ਨਾਂ 'ਨਰਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ' ਦੀ ਚਰਚਾ ਹੈ। ਇਹ ਨਾਂ ਭਾਵੇਂ ਅਤਿਅੰਤ ਸਰਲ ਲਾ......ਅਤੇ ਕਾਵਿ ਲਹਿਰ ਦੀ ਸਿਕਫ਼ ਇਕੋ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾਂ ਨੂੰ ਦਰਸਾਉਂ ਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਇਹ ਨਾਂ ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾਂ ਨੂੰ ਬਾਕੀ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਈ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਤੋਂ ਨਿਖੇੜਦਾ ਹੈ, ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਇਹ ਨਾਂ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਸਿੱਧੇ ਤੌਰ ਤੇ ਉਸ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਨਾਲ ਜੱੜਦਾ ਹੈ, ਜਿਕੇਂ ਇਸੇ ਕਾਵਿ ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਪ੍ਰੋਰਨਾ ਮਿਲੀ ਸੀ। ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਇਸੇ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਸਿਆਸੀ ਸਮਝ ਵਿਚਾਨ ਹੈ। ਜੇ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਦੀ ਕਾਲਵੰਡ ਰਾਜਸੀ ਤਬਦੀਲੀਆਂ ਨੂੰ ਆਧਾਰ ਬਣਾਕੇ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ ਦੀ ਕਾਲਵੰਡ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਤੋਂ ਸਿਧੇ ਤੌਰ ਤੇ ਪ੍ਰਭਾਵਤ ਸੀ, ਦਾ ਨਾਮਕਰਣ ਸਿਆਸੀ ਲਹਿਰ ਦੇ ਨਾਂ ਤੇ ਕਿਉਂ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਅਸੀਂ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਅਸੀਂ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਹੈ

ਨਕਸਲਬਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਨਾਮਕਰਣ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਰਿਸ ਦੇ ਵੱਖਰੇ ਸਰੂਪ ਨੂੰ ਪਛਾਣਨ ਦੀ ਹੈ। ਭਾ: ਸੁਤਿੰਦਰ ਸੀਘ ਨੂਰ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਦੇ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਲੱਛਣਾ ਬਾਰੇ ਇਉਂ ਲਿਖਦੇ ਹਨ "ਜੁਝਾਰ ਕਵਿਤਾ ਸਾਹਮਣਂ ਆਈ ਤਾਂ ਉਸਨੇ ਇਕ ਪਰਹਾਰ ਤਾਂ ਇਸ ਆਧੁਨਿਕਤਾ-ਵਾਦ ਤੇ ਕੀਤਾ ਤੋਂ ਦੂਜਾ ਪਰਹਾਰ ਪਿਛਲੀ ਦੁਮਾਇਕ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਉੱਤੇ ਕੀਤਾ ।" ਤੋਂ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਨੇ ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਬੁਰਚੂਆ ਸੁਹਸ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਦੀ ਥਾਂ ਪ੍ਰੋਲੰਤਾਰੀ ਸੁਹਜ ਪ੍ਰਬੰਧ ਸਿਰਸਣ ਦੀ ਚੰਤੇਨ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤੀ, ਦੂਜੇ ਘਾਸੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਪ੍ਰਵਿਚਲੇ ਰੇਵਲ ਜਾਗੀਰ ਸਮਾਜ ਦੀ ਰਹਿੰਦ-ਪੂੰਦ ਦੁਮਾਇਕਤਾ ਨੂੰ ਵੀ ਤਿਲਾਂਜਲੀ ਦਿੱਤੀ। ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਨੇ ਜਿਥੇ ਸਮਾਜ ਦੀ ਰਹਿੰਦ-ਪੂੰਦ ਦੁਮਾਇਕਤਾ ਨੂੰ ਵੀ ਤਿਲਾਂਜਲੀ ਦਿੱਤੀ। ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਨੇ ਜਿਥੇ ਅਧ੍ਰਤਿਕਤਾ ਦੇ ਨਾਂ ਕੋਲੇ ਪ੍ਰਥਾਰੇ ਜਾਂਦੇ ਬੁਰਚੂਆ ਸੁਹਸ ਨੂੰ ਸਮੁੰਚੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਛੱਡਿਐ, ਉਥੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਰੇਵਲ ਤਿਆਗਣ ਯੋਗ ਅੰਗਾਂ ਨੂੰ ਹੀ ਤਿਆਗਿਆ। ਇਸ ਕਾਵਿ ਲਹਿਰ ਦਾ ਤੀਸਾ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਲੱਛਣ 'ਜਿਹੀ ਪ੍ਰੋਲੇਤਾਰੀ ਸਿਆਸਤ' ਲਿਆਉਣ ਦਾ ਹੈ। ਵਿਸ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਪ੍ਰਰਵਲੀ-ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਤੋਂ ਵਿਲੱਖਣ ਦਿੱਸਣ ਦਾ ਕਰਨ ਪ੍ਰੋਲੇਤਾਰੀ ਸਿਆਸਤ ਰਿਲਾਉਣ ਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਬਾਰੇ ਤਾਂ ਸਰ ਦੇ ਸ਼ਿਲਾਉਣ ਦੀ ਸਿੰਧੀ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਹੀ ਸੀ। ਇਸ ਬਾਰੇ ਤਾਂ ਸ਼ਾਜ਼ ਦੁਸਾਂਝ ਇਉਂ ਲਿਮਦੇ ਹਨ, "ਜ਼ੰਜ਼ਬੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਕਾਮਿਆ-ਮਹੁਦੂਰਾਂ ਦੀਆਂ ਗੱਲਾਂ ਤਾਂ ਬਹੁਤੀ ਪੁਰਾਣੀ

ਗੱਲ ਹੈ, ਪਰ ਕਾਮਿਆਂ ਮਜ਼ਦੂਰਾਂ ਦੇ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਦੀਆਂ ਗੱਲਾਂ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਹੌਣ ਲੱਗੀਆਂ।''<sup>14</sup> ੁਇਸ ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਸਿਆਸਤ ਨਾਲ ਪ੍ਰਤੀਬੱਧਤਾ ਵਧੇਰੇ ਸਪੱਸ਼ਟ ਸੀ।

ਜੋ ਨਕਸਲਬਾਜ਼ੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਲੱਛਣਾਂ ਨੂੰ ਸੂਤਰਬੰਧ ਕਰਨਾ ਹੋਵੇਂ ਤਾਂ ਉਸਦਾ ਕੇਂਦਗੇ ਨੁਕਤਾ ਇਹੋ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਨੇ 'ਹਿਲਿਆਰਥੇਵ ਬਗਾਵਣ' ਦਾ ਭੇਡਾ ਖੁਲੰਦ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਸਥਾਪਤ ਰਾਜ ਪ੍ਰਬੰਧ ਦੇ ਸਾਰੇ ਸੈਕਲਪ, ਚਿੰਨ੍ਹਾਂ, ਪ੍ਰਤੀਕਾਂ, ਸੈਸਧਾਦਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਵਿਅੰਗ ਦਾ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਬਣਾਇਆ । ਅਜਿਹਾ ਕਰਦਿਆਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕਿਸੇ ਆਦਰਸ਼ਵਾਦੀ ਭਰਾਤਰੀ ਭਾਵ ਜਾਂ 'ਸਾਰੀ ਮਨੁਖਤਾਂ' ਵਰਗੇ ਬੱਦੇ ਸੈਕਲਪਾਂ ਨੂੰ ਛੱਡਦਿਆਂ ਸਮਾਜ਼ ਦੇ ਸ਼ੁੱਧ ਸਮਾਤਾਂ ਵਿਚ ਵੇਡੇ ਹੋਣ ਨੂੰ ਪ੍ਰਵਾਨਿਆਂ ਅਤੇ ਜਮਾਤੀ ਦੁਸ਼ਮਦਾਂ (ਇਆਸ਼ੀ ਲੀਡਰਾਂ. ਪ੍ਰੰਜੀਪਤੀ, ਭੂਮੀਪਤੀਆਂ) ਨੂੰ ਪ੍ਰਭੇਤ ਨਫ਼ਰਤ ਨਾਲ ਚਿਤਰਿਆਂ। ਲਹਿਰ ਦਾ ਆਧਾਰ ਅਤੇ ਕਵੀਆਂ ਦਾ ਪਿਛੋਕੜ ਪੇਂੜ੍ਹ ਹੋਣ ਕਾਰਰੇ, ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਬਿੰਬ-ਵਿਧਾਨ ਕਿਸਾਨੀ ਅਨੁਭਵੀ ਤੋਂ ਸਿਰਜਿਆ ਗਿਆ। ਇਸ ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਪ੍ਰਭੀਤੀਵਾਈ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਪ੍ਰਧਾਨ ਵਿਸ਼ੇ ਅਮਨ ਦੀ ਥਾਂ ਹਿੰਜਾ ਦੀ ਗੱਲ ਕਰਨਾ ਵੀ ਸੀ। ਭਾਵੇਂ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ ਨੇ ਸਮਾਤਾਜ਼ੀਆਂ ਦੀ ਆਪਸੀ ਜੀ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਸਿਰ ਦੇ ਮੂਹਰੇ ਕਣਨ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰ ਕੀਤਾ ਪਰ ਸ਼ੁੰਸ਼ਤ ਅਤੇ ਜ਼ੋਸ਼ਨ ਦੀ ਲੜਾਈ ਵਿਚ ਹਿੰਸਾ ਨੂੰ ਜਾਇਜ਼ ਠਹਿਰਾਇਆਂ। ਇਸੇਂ ਪ੍ਰਕਾਰ ਇਸ ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਪਿਆਰ ਦੇ ਆਦਰਸ਼ਵਾਈ ਗੈਮਾਟਿਕ ਸੰਕਲਪਾਂ ਨੂੰ ਰੋਫ ਕਰਦਿਆਂ ਯਕਾਰਥ ਦੇ ਅੰਗ ਵਜੋਂ ਪ੍ਰਵਾਨਦਿਆਂ ਕੁੰਗਰ ਦੇ ਵਿਰੋਧ ਵਿਚ ਵੇਖਣ ਦੀ ਹੁੰਤੀ ਮੂਲਕ ਪ੍ਰਵਿਕਤੀ ਨੂੰ ਛੱਡ ਕੇ, ਇਸ ਨੂੰ ਯਥਾਰਥਕ ਪਰਿਪੇਖ ਵਿਚ ਮਨੁੱਧੀ ਸਿਵੇਦਲਵਾਂ ਨਾਲ ਲਬਰੇਤ ਕਰਕੇ ਜੀਵੰਤ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਦਿੱਤੀ।

ਸਮੁੱਚੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਕਿਹਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਧਾਰਾ ਵਿਚੋਂ 'ਉਵੇਂ ਹੀ ਉੱਠੀ ਸੀ, ਜਿਵੇਂ ਮਾਰਕਸਵਾਦ ਨੂੰ ਪ੍ਰਨਾਈਆਂ ਕਮਿਊਨਿਸਟ ਪਾਰਟੀਆਂ ਵਿਚ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਦੀ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਹੈ ਜਾ ਜਿਵੇਂ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਨੇ ਰਾਜਸੀ ਤਾਰਤ ਨੇ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਨੇ ਰਾਜਸੀ ਤਾਰਤ ਨੇ ਜਾ ਜਿਵੇਂ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਨੇ ਰਾਜਸੀ ਤਾਰਤ ਹਾਲ ਕਰਨ ਲਈ ਹਥਿਆਰਥੰਦ ਇਨਕਲਾਬ ਜੋ ਜੋਰ ਦਿੱਤਾ, ਇਵੇਂ ਹੀ ਇਸ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਨੇ ਜਮਾਤੀ ਦਸ਼ਮਾਣ ਨੂੰ ਪ੍ਰਚੰਡ ਜਮਾਤੀ ਨਫ਼ਰਤ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਿਤ ਕੀਤਾ । ਜਿਵੇਂ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਨੇ ਪੂਰਵ ਬੰਧਨਸ਼ੋਲ ਸੰਕਲਪਾਂ ਦਾ ਵਿਸਫ਼ੇਟ ਕੀਤਾ ਇਵੇਂ ਹੀ ਕਾਵਿ ਲਹਿਰ ਨੇ ਬਰਜ਼ੀ ਲਹਿਰ ਨੇ ਪੂਰਵ ਬੰਧਨਸ਼ੋਲ ਸੰਕਲਪਾਂ ਦਾ ਵਿਸਫ਼ੇਟ ਕੀਤਾ ਇਵੇਂ ਹੀ ਕਾਵਿ ਲਹਿਰ ਨੇ ਬਰਜ਼ੀ ਲਹਿਰ ਵਾਂਕਾ ਹੀ ਇਸਦਾ ਸਿਧਾਂਤਕ ਪੱਧਰ ਤਾਂ ਮਚਦੂਰ ਕਿਸਾਨ ਨੂੰ ਹਰਿਆਵਲ ਦਸਤੇ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਵਾਂਕਾ ਹੀ ਇਸਦਾ ਸਿਧਾਂਤਕ ਪੱਧਰ ਤਾਂ ਮਚਦੂਰ ਕਿਸਾਨ ਨੂੰ ਹਰਿਆਵਲ ਦਸਤੇ ਵਜੋਂ ਕਲਪਦੀ ਸੀ, ਪਰ ਅਮਲੀ ਪੱਖੋਂ ਇਹ ਪੜ੍ਹੇ ਲਿਖੇ ਮੰਧ-ਵਰਗੀ ਕਿਸਾਨਾਂ ਦੀ ਬਰਾਵਤ ਸੀ। ਇਸ ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀ ਵੀ ਪੇਂਡੂ ਪਿਛਕੜ ਦੇ ਸਨ। ਇਸ ਕਾਰਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਪੰਜਾਬੀ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ-ਧਾਰਾ ਵਿਚੋਂ ਤੁਕਾਨੀ ਲਹਿਰ ਵਾਂਗ ਉੱਠੀ ਅਤੇ ਅਵਤਾਰ ਸਿੰਘ ਪਾਹ, ਜੋਤ ਰਾਮ ਉਦਾਸੀ, ਲਾਲ ਸਿੰਘ ਦਿਲ, ਓਮ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਸ਼ਰਮਾ, ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਰਰ, ਦਰਸ਼ੋਨ ਖਟਕਤ, ਅਮਰਜੀਤ ਦੇਦਨ ਅਤੇ ਮਿੰਦਰਪਾਲ ਭੱਠਲ ਵਰਗੇ ਸਾਹਿਤਕ ਹੀਰੇ ਵਿਤਿਹਾਸ ਦੀ ਤਲੀ ਤੇ ਟਿਕਾ ਕੇ ਸ਼ੁਤ ਹੋ ਗਈ। ਗਈ।

## ਹਵਾਲੇ ਅਤੇ ਟਿਪਣੀਆਂ---

- ਸਤਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਨਰ, "ਜਝਾਰ ਕਵਿਤਾ ਨਾਲ ਸਬੰਧਿਤ ਮਸਲੇ", ਸਮਤਾ ਅੰਕ 67, **२**8ं8त 198९. ਕੇਸਰ ਸਿੰਘ ਕੇਸਰ, ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ, ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ, ਆਦੀ
- ਪਕਾਸ਼ਨ 1987, ਪੰਨਾ 9. 3. ਕਰਮਜੀਤ ਸਿੰਘ, ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਧਰਾਵਾਂ ਦੇ ਵਿਚਾਰਧਰਾਈ ਆਧਾਰ,
- ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ: ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਯੂਨੀਵਰਸਿਟੀ, 1982, ਪੰਨਾ 315.
- 4. ਸੰਤ ਸੰਧੂ (ਭੂਮਿਕਾ) ਲੌਹ ਕਬਾ : ਲੁਧਿਆਣਾ ਲਾਹੌਰ ਬੁੱਕ ਸ਼ਾਪ, 1970, ਪੰਨਾ 3. 5. ਪ੍ਰੀਤਮ ਸਿਘਾ '1970-80 ਦੀ ਕਵਿਤਾ' ਜਲੰਧਰ, ਕੇਂਦਰੀ ਪੰਜਾਬੀ ਲੇਖਕ ਸਭਾ
- ਦੀ ਸਿਲਵਰ ਜਬਲੀ ਸਮਾਰੋਹ ਤੇ ਪੜਿਆ ਪੇਪਰ ਦੇ ਪੰਨਾ 35 ਤੋਂ ਉਚਾਰਿਤ ।
- · 6. ਹਰਿਭਜਨ ਸਿਘ, ਦਿਸ਼ਟੀ ਵਿਚ ਛਪੀ ਨਜ਼ਮ ।
- 7. ਪੀਤਮ ਸਿੰਘ, ਉਹੀ, ਪੰਨਾ 37. 8. ਬਲਜੀਤ ਬਾਸੀ, ਸਿਰਜਣਾ, ਜਲਾਈ/ਸਤੰਬਰ 1974.
- 9. ਸਭਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਨੂਰ, ਉਹੀ, ਪੰਨਾ-25.
- 10. ਕੈਸਰ ਸਿੰਘ ਕੇਸਰ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦ ਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਸਾਹਿਤ, ਕੇ'ਦਰੀ ਪੰਜਾਬੀ ਲੇਖਕ ਸਭਾ, ਦੀ ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ ਗੋਸ਼ਟੀ ਤੇ ਦਸੰਬਰ 83 ਵਿਚ ਪੜ੍ਹਿਆ ਪੰਨਾ 20.
- 11. ਡਾ: ਕਰਮਜੀਤ ਸਿੰਘ (ਭੂਮਿਕਾ) ਬੇਸੂਰਾ ਮੌਸਮ ।
- 12. ਕੇਸਰ ਸਿੰਘ ਕੇਸਰ, 'ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ', ਪੰਨਾ 11.
- 13. ਸੁਰਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਨੂਰ, ਉਹੀ, ਪੰਨਾ 27.
- 14. ਸ.ਸ. ਦੁਸਾਂਝ, ਖੋਜ ਪੱਤ੍ਰਿਕਾ ਸਤੰਬਰ 1980, ਪੰਨਾ \$9.

## 3. ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਇਕ ਮੱਲਾਂਕਣ

1915 ਵਿਚ ਨੇਸ਼ਟਾ ਪਿੰਡ ਵਿਚ ਠਾਕੁਰ ਦੀਨਾ ਨਾਥ ਦੇ ਘਰ ਜਨਮੇ ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਡ (ਬਲਵੰਤ ਰਾਇ) ਨੇ ਪਹਿਲਾਂ ਉਰਦੂ ਵਿਚ ਲਿਖਣਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤਾ ਸੀ। ਦੇਸ਼ ਭਗਤੀ ਦੇ ਜਜ਼ਬੇ ਨਾਲ ਭਰਪਰ ਉਰਦ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਦਾ ਸੰਗ੍ਰਹਿ 'ਸ਼ੇਰੇ ਹਿੰਦ' (1930) ਛਪਦਿਆਂ ਸਾਰ ਅਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਰਾਜ ਨੇ ਜ਼ਬਤ ਕਰ ਲਿਆ ਸੀ । ਇਸ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਨੇ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਲਿਖਣਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਉਸਨੇ 'ਮਹਾਂ ਨਾਚ' (1941), 'ਅਮਰ ਗੀਤ' (1942), 'ਜਵਾਲਾਮਖੀ' (1943), 'ਬੰਦਰਗਾਹ' (1951), ਨਾਂ ਦੇ ਚਾਰ ਕਾਵਿ ਸੰਗਿਹਾਂ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਆਪਣੀਆਂ ਇਨਾਂ ਕਾਵਿ ਸੰਗਿਹਾਂ ਦੀਆਂ ਚੌਣਵੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਅਤੇ ਕੁਝ ਨਵੀਆਂ ਅਣਛਪੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਨੂੰ ਲੈ ਕੇ ਪੰਜਵਾਂ ਕਾਵਿ ਸੰਗਹਿ 'ਕਾਵਿ-ਸਾਗਰ' (1954) ਵਿਚ ਛਪਵਾਇਆ । ਇਸ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਉਨਾਂ ਨੇ 'ਸਗੈਧ ਸਮੀਰ' ਨਾਂ ਦਾ ਕਾਵਿ-ਸੰਗਹਿ 1959 ਵਿਚ ਛਪਵਾਇਆ। 'ਕਾਵਿ ਸਾਗਰ' ਦੇ 1982 ਵਿਚ ਛਪੋ . ਸੈਸਕਰਣ ਨੂੰ ਕਿਰਪਾਲ ਸਿੰਘ ਕਸੇਲ ਨੇ ਸੈਪਾਦਿਤ ਕਰਦਿਆਂ ਕੁਝ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਸਗੈਧ ਸਮੀਰ ਵਿਚੌ ਵੀ ਪਾਈਆਂ ਹਨ । ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਨੇ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਵਾਰਤਕ ਵੀ ਲਿਖੀ । ਉਨਾਂ ਦੀ ਵਿਅੰਗ ਲੇਖਾਂ ਦੀ ਪਸਤਕ 'ਕਿਸ ਕਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇਸ਼ਾਂ 'ਚ' 1957 ਵਿਚ ਛਪੀ। ਇਸ ਤੋਂ ਇਨਾਂ ਉਨਾਂ ਨੇ ਹੋਰ ਵਾਰਤਕ ਵੀ ਲਿਖੀ, ਜੋ ਕੁਝ ਤਾਂ ਰਸਾਲਿਆਂ ਵਿਚ ਛਪ ਚੁੱਕੀ ਅਤੇ ਕੁਝ ਹਾਲੇ ਵੀ ੂ ਅਪਕਾਸ਼ਿਤ ਹੈ। ਸਾਡੇ ਇਸ ਨਿਬੰਧ ਦਾ ਸਬੰਧ ਉਸਦੇ ਕਵੀ ਰੂਪ ਨਾਲ ਹੈ, ਇਸ ਲਈ ਅਸੀਂ ਉਸਦੇ ਦੋ ਕਾਵਿ ਸੰਗ੍ਰਹਿ 'ਕਾਵਿ-ਸਾਗਰ' ਅਤੇ 'ਸੁਗੈਧ-ਸਮੀਰ' ਨੂੰ ਹੀ ਆਧਾਰ ਬਣਾ ਰਹੇ ਹਾਂ ਕਿਉਂਕਿ 'ਕਾਵਿ-ਸਾਗਰ' ਉਸ ਦੀਆਂ ਪਹਿਲੇ ਦੌਰ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਚੋਣਵੀਆਂ ਅਤੇ ਪਤੀਨਿਧ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਦਾ ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਹੈ, ਜਦੋਂ ਕਿ 'ਸੁਗੈਧ ਸਮੀਰ' ਉਸ ਦੀ ਸਮੁੱਚੀ ਰਚਨਾ ਦਾ ਕਲ ਹਾਸਲ ਹੈ।

ਕਿਸੇ ਵੀ ਸਬਾਪਿਤ ਕਵੀ ਦੀ ਕਾਵਿ-ਕਲਾ ਦਾ ਮੁੱਲਖਿਣ ਕਰਨ ਲਈ ਸਾਡੇ ਕੱਲ ਦੋ ਢੰਗ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਪਹਿਲਾ ਚੰਗ ਉਸ ਸਥਾਪਤ ਕਵੀ ਸਬੰਧੀ ਪ੍ਰਾਹਤ ਆਲਚਨਾਰ ਦੇ ਆਪਾਰ ਤੇ ਉਸ, ਸਬੰਧੀ ਕਵੀਆਂ ਧਾਰਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਮੁੜ ਸੰਗਠਿਤ ਰੂਪ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਕਰਨੇ, ਪ੍ਰਬਣਤ ਸਤ ਨੂੰ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਕਰਵਾਇਆ ਜਾਵੇ। ਦੂਜਾ ਢੰਗ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਪਾਠ ਤੋਂ ਅੱਜ ਦੇ ਯੂਗ ਬੰਧ ਅਨੁਸਾਰ ਹੱਥ ਆਉਂਦੇ ਨੁਕਤਿਆਂ ਨੂੰ ਇਤਿਹਾਸ ਪਰਿਪੇਸ਼ ਵਿਚ ਸੂਤਰ-ਬੱਧ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ। ਅਜਿਹਾ ਕਰਦਿਆਂ ਹੱਥ ਆਉਂ ਸੂਤਰ ਅਤੇ ਕੱਢੇ ਨਿੱਟੇ ਭਾਵੇਂ ਪੂਰਵ ਸਥਾਪਿਤ ਧਾਰਨਾਵਾਂ ਦੇ ਉਲਟ ਹੀ ਜਾਂਦੇ ਹੋਣ। ਇਕੱਲੇ ਕਵੀ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਆਲਚਕ ਵੀ ਇਤਿਹਾਸਕ ਸੀਮਾਵਾਂ ਦੇ ਕੈਦੀ ਹੈਦੇ ਹਨ। ਜੋ ਅੱਜ ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਦੇ ਮੁੱਲਾਕਣ ਲਈ ਸਾਨੂੰ ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਬਾਰੇ ਬਣੀਆਂ ਪਹਿਲੀਆਂ ਧਾਰਨਾਵਾਂ ਤੌਾ ਪਾਰ ਜਾਣ ਦੀ ਲੌੜ ਹੈ। ਸੌ ਇਸ ਨਿਬੰਧ ਨੂੰ ਇਸ ਪਰਿਪੇਖ਼ ਵਿਚ ਰੱਖ ਕੇ ਵਿਰਾਰਿਆ ਜਾਵੇਂ।

ਆਨੈਕਿਕ ਸਮੇਂ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਸਮੁੱਸ਼ਿਆ ਨਿਰੌਲ਼ ਜ਼ੈਵਿਕ ਪੁੱਧਰ ਤੇ ਹੋਂ ਦ ਨੂੰ ਕਾਇਮ ਰੁੱਖਣ ਦੀ ਸੀ, ਪਰ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਸਮਾਜਿਕ ਵਿਕਾਸ ਦੌਰਾਨ ਇਸ ਦਾ ਸਰੂਪ ਅਤਿ ਗੁੰਝਲਦਾਰ ਹੋ ਗਿਆ। ਮਨੱਖ ਨੇ ਆਪਣੇ ਅਸਤਿਤਵ ਦੀ ਸੁਕੱਖਿਆ ਲਈ ਮਾਨਸ਼ਿਕ ਪੱਧਰ ਤੇ ਉਠਦੇ ਬਠਿਆਦੀ ਪਸ਼ਠਾਂ ਦੀਆਂ ਸੈਕਲਪ ਆਤਮਿਕ ਉੱਤਰ ਲੜੀਆਂ ਘੜੀਆਂ. ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਆਧਾਰ ਉਪਰ ਧਾਰਮਿਕ ਵਿਚਾਰ-ਪਬੰਧ ਉਸਰਿਆ। ਇਹ ਧਾਰਮਿਕ ਵਿਚਾਰ-ਪੁਬੰਧ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਉਸ ਦੇ ਸ਼ੁੰਕਿਆਂ ਦਾ ਸਮਾਧਾਨ ਜੁਣਾਉਂਦਾ ਸੀ । ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਇਸ ਸਵੈ-ਸਿਰਜਤ ਧਾਰਮਕ ਵਿਚਾਰ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਨੇ ਲੰਮੇ ਸਮੇਂ ਤੋਂ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਚਿੰਤਾ ਤੋਂ ਬਚਾਈ ਰੱਖਿਆ, ਪਰ ਗਿਆਨ-ਵਿਗਿਆਨ ਵਿਚ ਹੋਈ ਪਗਤੀ ਨੇ ਅਖੀਰ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਆਪਣੇ ਹੀ ਬਚਾਓ ਲਈ ਘੜਿਆ ਵਿਚਾਰ-ਪਬੰਧ ਤੱੜ ਦਿਤਾ । ਜੀਵ-ਵਿਗਿਆਨ ਵਿਰ ਡਾਰਵਿਨ, ਭੌਤਿਕ ਵਿਗਿਆਨ ਵਿਚ ਆਇਨਸਟਾਈਨ, ਮਨੋਵਿਗਿਆਨ ਵਿਚ ਫਰਾਇਡ ਅਤੇ ਸਮਾਜਿਕ ਵਿਗਿਆਨ ਵਿਚ ਮਾਰਕਸ ਦੀਆਂ ਖੌਜਾਂ ਨੇ ਧਾਰਮਿਕ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਪਬੰਧ ਦੇ ਪਰਖਚੇ ਉਡਾ ਦਿਤੇ। ਪੱਛਮ ਵਿਚ ਖੋਜਾਂ ਅਤੇ ਜੀਵਨ ਦਾ ਅਮਲ ਨਾਲੋਂ-ਨਾਲ ਚਲਦਾ ਰਿਹਾ, ਪਰ ਪੰਜਾਬ (ਭਾਰਤ) ਵਿਚ ਪੱਛਮੀ ਸਾਮਰਾਜ ਦੀ ਆਮਦ ਨਾਲ ਹੀ ਨਵੇਂ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੇ ਸਿਖਿਆ ਰਾਹੀਂ ਜੀਵਨ ਤੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਪਾਉਣਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿਤਾ। ਪੰਜਾਬੀ ਕਵੀ ਇਸ ਕਵੀ ਵਿਜ਼ਾਰਧਾਰਾ ਦੇ ਵਾਹਕ ਬਣ ਗਏ। ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਪਰਾਣੇ ਧਾਰਮਿਕ/ਅਧਿਆਤਮਿਕ/ਸਥਿਰ ਅਤੇ ਤਿਆਗੀ ਵਿਸ਼ਵਾਸ਼ ਪਬੰਧ ਦੀ ਥਾਂ ਨਵੇਂ ਨਾਸਤਿਕ/ਭੌਤਿਕ/ਕਿਆਸ਼ੀਲ ਅਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਜੀਵਨ ਦੀ ਲੱਜ਼ਾ ਵਾਲੇ ਖ਼ਿਆਲ ਹੋਂ'ਦ ਵਿਚ ਆਉਂਦੇ ਹਨ, ਜੋ ਹਾਲੇ ਨਵੇਂ ਪ੍ਰਬੰਧ ਵਿਚ ਚਲਣ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਵਿਚ ਹਨ। ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਆਇਨਸਟਾਈਨ ਤੋਂ ਸਿੱਧੇ ਤੌਰ ਤੇ ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਸੀ ਜਿਸ ਦੀ ਘਸ਼ਟੀ ਇਸੇ ਨਾਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਤੋਂ ਵੀ ਹੋਈ ਹੈ। ਬਾਵਾ ਨਵੇਂ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਇਉਂ ਪੇਸ਼ ਕਰਦਾ ਸੀ :

> ਇਹ ਈਸ਼ਵਰ ਪਾਖੰਡ ਤੇ ਕੁਰਬਾਨੀਆਂ ਪਾਖੰਡ। ਹੈ ਆਦਮੀ ਦਾ ਅਸਲ 'ਚ ਦਾਰੂ ਹੀ ਆਦਮੀ। ਸਭ ਦੌਵਤੇ ਫਰੇਬ ਨੇ ਇਕ ਅਮਨ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ। ਡਲਵਾਰ ਦਾ ਹੀ ਰਾਜ ਹੈ ਜਦ ਤਕ ਜਹਾਨ ਤੇ, ਹਰ ਦਮ ਮੁਸੀਬਤਾਂ ਹੀ ਨੇ ਸ਼ਲਕਤ ਦੀ ਜਾਨ ਤੇ।

> > (ਕਾਵਿ-ਸਾਗਰ-110)

ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਦੇ ਕੁਝ ਆਲੱਚਕ (ਡਾ. ਧਰਮ ਪਾਲ ਸਿੰਗਲ, ਪ੍ਰੀਤਮ ਸੇਣੀ) ਉਸ ਨੂੰ ਰਹੱਸਵਾਦੀ/ਅਧਿਆਤਮਵਾਦੀ ਕਵੀ ਸਿੱਧ ਕਰਨ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਸਬੰਧੀ ਸਾਡੀ ਧਾਰਨਾ ਹੈ ਕਿ ਕਵੀ ਨੇ ਆਪਣੇ ਅਨੁਭਵੀ ਗਿਆਨ ਦੀ ਸਾਹਿਤਕ ਪਰੰਪਰਾ ਰਾਹੀ' ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਕਰਨੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਜੇ ਰਹੱਸਵਾਦ ਦਾ ਅੰਸ਼ ਮਿਲਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਇਹ ਉਸਦੀ ਆਪਣੀ ਕਮਾਈ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਭਾਵ ਉਸ ਦੇ ਯੁੱਗ ਦਾ ਅਨੁਭਵ ਜਾਂ ਆਪਣੇ ਆਪ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾ ਨਹੀਂ ਹੈ ਸਗੇਂ ਇਹ ਸਾਹਿਤਕ ਪਰੰਪਰਾ ਦੀ ਦੇਣ ਹੈ। ਉਸ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਆਏ

ਮਿਥਿਹਾਸਕ ਹਵਾਲੇ, ਉਸ ਨੂੰ ਅਧਿਆਤਮਕ-ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਸਿੱਧ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ, ਸਗੋਂ ਇਹ ਤਾਂ ਉਸਦੇ ਆਪਣੀ ਗਿਆਨ ਪਰੰਪਰਾ ਦੇ ਕੀਤੇ ਅਧਿਐਨ ਦਾ ਪ੍ਰਮਾਣ ਹਨ। ਉਹ ਹਿੰਦ ਮਿਥਿਹਾਸ ਵਿਚ ਜੈਦ-ਰਬ, ਕਿਸ਼ਨ, ਕਾਲੀ, ਕਮਲ, ਗੌਤਮ, ਸ਼ਿਵ, ਵਿਸ਼ਨੂੰ, ਤਾਂਡਵ ਨਾਚ, ਪਵਨ ਪੁੱਤਰ, ਸੀਤਾ, ਉਸਾ ਆਦਿ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਦਿਲ ਖੋਲ ਕੇ ਵਰਤੋਂ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਉਹ ਦੇਸ਼-ਵਿਦੇਸ਼ ਦੇ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਵਿਅਕਤੀਆਂ ਅਤੇ ਘਟਨਾਵਾਂ ਜਿਵੇਂ ਨੀਰੇ, ਕਾਰੂੰ, ਰੁਸ਼ੈ, ਲੈਨਿਨ, ਮਾਰਕਸ, ਮਿਲਟਨ, ਡਾਂਟੇ, ਸੀਜ਼ਾ ਆਹਿ ਵੱਲ ਵੀ ਇਸਾਰੇ ਕਰਦਾ ਹੈ । ਸੌ ਆਪਣੀ ਗਿਆਨ-ਪਰੈਪਰਾ ਦੇ ਮਿਥਿਹਾਸਕ ਧਾਰਮਿਕ ਹਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਵਰਤਣ ਨਾਲ ਹੀ ਕੋਈ ਅਧਿਆਤਮਕ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਕਵੀ ਨਹੀਂ ਬਣ ਜਾਂਦਾ, ਸਗੋਂ ਉਨਾਂ ਚਿੰਨ੍ਹਾਂ/ਪ੍ਰਤੀਕਾਂ/ਸੈਕਲਪਾਂ ਦੀ ਕਾਵਿ ਵਿਚ ਵਰਤੋਂ ਤੇ ਨਿਰਭਰ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਮਿਥਿਹਾਸ ਦੀ ਨਵੇਂ ਢੰਗ ਨਾਲ ਵਰਤੋਂ ਅਤੇ ਵਿਆਖਿਆ ਤਾਂ ਕਵੀ ਦੀ ਪਤਿਭਾ ਦਾ ਪਮਾਣ ਹੈ। ਪਰਾਣੇ ਧਾਰਮਿਕ-ਮਿਥਿਹਾਸਕ ਰਿੰਨਾਂ ਦੀ ਨਵੇਂ ਯੁੱਗ-ਬੰਧ ਦੇ ਅਨੁਭਵਾਂ ਤੋਂ ਉਪਜੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ ਦਾ ਆਰੰਭ ਬਾਵਾ ਜੀ ਨੂੰ ਹੀ ਕੀਤਾ, ਜੋ ਬਾਅਦ ਵਿਚ ਪਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਅੰਦਰ ਖਬ ਦਹਰਾਇਆ ਗਿਆ। ਆਰੰਭਿਕ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਮਿਬਿਹਾਸਕ ਜ਼ਿੰਨਾਂ ਨੂੰ ਖ਼ਾਲੀ ਕਰਕੇ ਨਵੇਂ ਅਰਥ ਭਰਨ ਦੀ ਪਰੰਪਰਾਚਲੀ, ਪਰ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਦੌਰ ਵਿਚ ਆਂਕੇ ਮਿਥਿਹਾਸਕ ਚਿੰਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਅਰਥ ਉਲਟੇ ਕੀਤੇ ਜਾਣ ਲੱਗ ਪਏ ਸਨ। ਸ਼ਿਵ ਕੁਮਾਰ ਨੇ 'ਲਣਾ' ਨੂੰ ਪਹਿਲਾਂ ਤੋਂ ਉਲਟਾ .ਦਿੱਤਾ ਸੀ । ਸੋ ਬਾਵਾ ਜੀ ਨੇ ਮਿਥਿਹਾਸਕ ਚਿੰਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅਵੱਸ਼ ਵਰਤਿਆ, ਪਰ ਉਹ ਅਧਿਆਤਮਵਾਦੀ ਨਹੀਂ ਸਨ । ਨਾਸਤਿਕ ਭੌਤਿਕਵਾਦੀ ਫਲਸਡਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਤਕਰੀਬਨ ਸਾਰੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਦੇ ਆਰ-ਪਾਰ ਫੈਲਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਹੇਠ ਲਿਖੀ ਨਜ਼ਮ ਤਾਂ ਕਿਸੇ ਕਿਸਮ ਦਾਸ਼ੱਕ ਨਹੀਂ ਰਹਿਣ ਦਿੰਦੀ :

> ਮੁਦਤਾਂ ਦੇ ਫੁੱਲ ਕੁਮਲਾਏ ਹੋਏ ਹੁਣ ਨਵੀਂ ਮਹਿਰਲ ਸਜ਼ਾ ਸਕਦੇ ਨਹੀਂ ਸੈਂਕਡੇ ਸਦੀਆਂ ਪੁਰਾਣਾ ਫਲਸਫਾ ਆਦਮੀ ਦੇ ਵਹਿਮ ਦੀ ਸਰਹੋਦ 'ਖੁਦਾ' (ਸੰਗੋਧ ਸਮੀਰ—ਪੰਨਾ ਨ?)

ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਦੇ ਪਾਠ ਤੋਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਅਧਿਸ਼ਾਤਮਿਕ/ਪੁਸ਼ਾਰਸ਼ਵਾਦ ਦੇ ਵਿਗੋਜ-ਸੁੱਟ ਵਿਚੋਂ ਪਦਾਰਸ਼ਵਾਦ ਨੂੰ ਆਪਣਾਇਆ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਇਹ ਚੰਦ ਹੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸਮੁੱਚੀ ਕਾਵਿ ਕਲਾ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭਾਵਤ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਕਿਉਂਕਿ ਉਸ ਸਮੇਂ ਅਧਿਸ਼ਾਤਮਵਾਦ ਦੇ ਉਲਟ ਪਦਾਰਸ਼ਵਾਦ ਨੂੰ ਭੱਤਿਕ ਸੁਖ਼ ਸਹੂਰਤਾਂ ਪਿੱਛੇ ਫੱਸਣ ਵਾਲੇ ਗੋਏ ਸਨੁੱਖਾਂ ਦੇ ਵਿਲਾਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਵਜੋਂ ਪ੍ਰਚਾਰਿਆ ਜਾਦਾ ਸੀ। ਅਧਿਸ਼ਾਤਮਵਾਦੀ ਫਲਸਫਾ ਇਸ ਸ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਮਾਨਣ ਦੇ ਵਿਰੁੱਧ, ਰਿਆਫ਼ ਦਾ ਉਪਦੇਗ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਕਾਰਨ ਪੁਰਾਣੇ ਕਾਵਿ ਵਿਚ, ਇਸ ਸੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਵਰੋਂ ਹੈ। ਦਿਸ ਕਾਰਨ ਪੁਰਾਣੇ ਕਾਵਿ ਵਿਚ, ਇਸ ਸੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਰਹੀ ਦੇਸ਼ ਕੈ ਦਿਸ਼ੇ-ਵਿਕਾਰਾਂ ਵਿਚ ਫਲਟ ਤੋਂ ਬਚਣ ਦੀ ਸਲੁਹਾ ਦਿੱਤੀ ਜਾਂਦੀ ਸੀ। ਨਵੀਆਂ ਖੱਜਾਂ ਨਾਲ ਪੈਦਾਵਾਰ ਦੇ ਸਾਹਨ ਬਦਲ ਗਏ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਸਮਾਜਿਕ ਰਿਸ਼ਤੇ ਅਤੇ ਜੀਵਨ-ਜਾਦ ਬਦਲ ਗਏ। ਇਸ ਬਦਲੇ ਪਰਪੇਖ ਵਿਚ ਲੋਕਾਂ ਦੇ 'ਕਸ ਪ੍ਰਤੀ ਵਿਚਾਰ'

ਬਦਲਣੇ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋਏ। ਪੱਛਮ ਵਿਚ ਮੱਧਕਾਲੀ ਜਕੜਬੰਦੀ ਟੁੱਟਣ ਤੋਂ ਬ ਅਦ ਰੁਮਾਂਟਿਕ ਕਾਵਿ ਲਹਿਰ ਅਧੀਨ ਵਿਅਕਤੀਗਤ ਪਿਆਰ ਦੀ ਖੁੱਚ ਨੂੰ ਕਵਿਤਾਇਆ ਗਿਆ ਸੀ। ਸਾਤੂੰ ਭਾਰਤ ਸਮਾਜ਼ਿਕਾ ਸੰਚਰਨਾ ਦਾ ਸਮੁੱਚਾ ਵਾਂਚਾ ਬਦਲਣ ਦੀ ਬਾਂ, ਅੰਗਰੇਚ ਸਾਮਰਾਜ ਦੇ ਦਖ਼ਲ ਨਾਲ, ਵਿਕ ਛੋਟਾ ਜਿਹਾ ਵਰਗ ਪੰਦਾ ਹੋਇਆ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਕਵੀ ਅੰਕਰੇਜ਼ੀ ਸਿੱਖਿਆ ਪ੍ਰਣਾਲੀ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਅਧੀਨ ਨਵੀਆਂ ਕਦਰਾਂ-ਕੀਮਤਾ ਦੇ ਵਾਹ-ਵਾਸਤੇ ਵਿਚ ਆਏ। ਇਸ ਕਾਰਨ ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਸਾਡੇ ਕਵੀ 'ਮਨੌ' ਤਾਂ ਪਿਆਰ ਖੁੱਲ੍ਹ ਚਾਹੁੰਦੇ ਰਹੇ, ਜਿਸ ਦਾ ਕਾਰਨ ਪੱਛਮੀ ਸਭਿਅਤਾ ਨਾਲ ਸੰਪਰਕ ਅਤੇ ਕੁਝ ਬਦਲੀ ਸਮਾਜ਼ਿਕ ਸੀਫ਼ੀ ਸੀ, ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਸਮਾਜ਼ਿਕ ਦਰਾਅ ਤੋਂ ਤਰਦੇ ਹੋਏ, ਇਸ ਨੂੰ ਛੁਪਾਉਂਦੇ ਹਹੇ। ਇਸ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ/ਫੁਪਾਉਣ ਦੇ ਮਨੌਦਵੇਦ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਆਦਰਸ਼ਕ ਪੱਧਰ ਉਪਰ ਚੁੱਕ ਦਿੱਤਾ। ਬਾਵਾ ਜੀ ਆਪਣੇ ਸਮਕਾਗੀਆਂ-ਨਾਲੋਂ ਕਾਵੀ ਅੱਗੇ ਸਨ! ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਪ੍ਰੀਮਕਾ ਨੂੰ ਆਦਰਸ਼ਕ ਤਰੂਰ ਰੱਖਿਆ। ਇਹ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ/ਫੁਪਾਉਣ ਦਾ ਦੁਵੇਦ ਪ੍ਰੀਮੀ/ਪ੍ਰੀਮਕਾ, ਜਾਂ ਕਵੀ ਦੀ ਨਿੱਜੀ ਮਨਜ਼ੀ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਸਗੋਂ ਇਸ ਦੀਆਂ ਜੜ੍ਹਾਂ ਸਮਾਜ਼ਿਕ ਸਨ। ਇਸੇ ਭਾਵ ਨੂੰ ਬਵਾ ਜੀ ਆਪਣੀ ਕਵਿਗ ਤਾਂ ਵਿਸ਼ੇ ਭਾਵ ਨੂੰ ਬਵਾ ਜੀ ਆਪਣੀ ਕਵਿਗ ਤਾਂ ਵਿਚ ਵਿਉਂ ਪ੍ਰਕਟਾਉਂਦੇ ਹਨ :

ਆਪੇ ਕਹੇ, "ਮੈਂ ਤੇਰੀ ਤੇਰੀ" ਆਪੇ ਕਹੇ, "ਨਾ ਛੋਹ" ਤੇਰਾ ਇਕ ਦਿਲ ਹੈ ਜਾਂਦੋ (ਕਾਵਿ ਸਾਗਰ, ਪੰਨਾ 35)

ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਦੇ ਸਮੇਂ ਸਮਾਜਿਕ ਦਥਾਅ ਅਤੇ ਮਨ ਦੀ ਵਿਅਕਤੀਗਤ ਚਾਹਨਾਂ ਨੇ ਮਨੋ-ਜੰਬਰਨਾ ਨੂੰ ਵਿਖੰਡਤ ਕਰਕੇ ਦੇ ਦਿਲਾਂ ਦੇ ਦੁਵੇਦ ਵਿਚ ਵੈਂਡ ਵਿੱਤਾ ਸੀ। ਬਾਵਾ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰ ਦਾ ਮੁਕਾਬਲਤਨ ਨਿਰੰਗ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਕੀਤਾ ਸੀ, ਇਸ ਸਬੰਧੀ ਉਸ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚੋਂ ਪੰਗਤੀਆਂ ਪ੍ਰਮਾਣ ਵਜੋਂ ਵਿੱਤੀਆਂ ਜਾ ਸਕਦੀਆਂ ਹਨ। ਪਰ ਅਸੀਂ ਤਾਂ ਉਸਦੇ ਪਿਆਰ ਸੰਕਲਪ ਨੂੰ ਸੂਤਰਬਧ ਕਰਨਾ ਹੈ, ਜੋ ਉਸ ਦੀ ਸਮੁੱਚੀ ਕਾਵਿ-ਰਚਨਾ ਦੇ ਆਰ-ਪਾਰ ਫੇਲਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਇਸ ਸਬੰਧੀ 'ਤੇਰਾ ਸੇਲਾ,' 'ਕਿਸ਼ਾਰਾ ਦੇ ਆਉਣ ਤੋਂ', 'ਉਡ ਚਲੀਏ', 'ਮੁਹੱਬਤ', 'ਉਸਦਾ ਹਾਤ', ਖਾਸ ਦਿਆਨ ਯੰਗ ਹਨ। ਬਾਵਾ ਜੀ ਆਪਣੀ ਪ੍ਰੈਸਿਕਾ ਨੂੰ ਪਿਆਰ ਕਰਦੇ ਸਨ। ਉਹ ਬਾਵਾ ਜੀ ਦੀਆਂ ਆਰਥਿਤ ਸਸਬੂਰੀਆਂ ਕਾਰਨ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਨਾਲ ਵਿਆਹੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਕਵੀ ਉਸਨੂੰ ਵੇਰ ਵੀ ਪਿਆਰ ਕਰਦਾ ਰਹੀਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਉਸ ਨੂੰ ਕੇਵਵਾ ਕਹਿਣ ਦੀ ਬੀ, ਆਪਣੀ ਗਰੀਬੀ ਨੂੰ ਦੋਗੀ ਮੰਨਦਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਉਹ 'ਪਿਆਰ' ਵਿਚੋਂ ਚਾਹਰਾ ਪੱਧਰ ਤੇ ਕਾਮ ਨੂੰ ਖ਼ਾਰਜ ਕਰਕੇ ਨਿਰੰਡ ਮਾਨਸਿਕ (ਆਤਮਿਕ) ਪਿਆਰ ਦੀ ਸੰਸ਼ਕਪਨਾ ਪੀਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਬਾਵਾ ਜੀ ਮੱਧਕੁੰਗੀ ਪਿਆਰ ਸੰਕਲਪ ਤੋਂ ਤਾਂ ਉਪਰ ਉਨਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਨਾਲ ਹੀ ਸੁੱਧ ਆਦਰਸ਼ਕ ਅਨੁਸਾਰ ਲੁਕਾਉਣਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਜਦੋਂ ਉਹ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਅਧਣਉਂਦੇ ਹਨ ਤਾਂ ਉਹ ਇਸਾਂ

'ਵਿਚੋਂ' ਵਿਸ਼ਾ-ਵਾਸ਼ਨਾ ਨੂੰ ਖਾਰਜ ਕਰਕੇ ਨਿਰੋਲ ਆਤਮਿਕ ਪਿਆਰ ਦਾ ਸ਼ੈਕਲਪ ਸਾਹਮਣੇ ਲਿਆਉਂ'ਦੇ ਹਨ ।

ਪਰ ਇਹ ਅਸਲ ਵਿਚ ਪਹਿਲੀ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਆਪ ਨੂੰ ਅਤੇ ਦੂਜੀ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਪਾਠਕਾਂ ਨੂੰ ਧੋਖਾ ਹੋਣ ਦੀ ਮਨੱਜੁਗਰ ਹੈ. ਜੋ ਕਵਿਤਾ ਅੰਦਰ ਰਲਾਤਮਿਕ ਜੁਗਤ ਵਿਚ ਵਟ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਪ੍ਰਗਾਈਵਾ/ਲੂਟਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਦੇ ਰੂਪ ਅਖਰਿਆਰ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਅਧਿਆਤਮਿਕ ਰਹੱਸ ਵਿਚ ਲਪੇਟ ਕੇ ਪੇਸ਼ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਬਾਬਾ ਬਲਵੰਤ ਜੀ ਦੇ ਸਬੰਧ ਵਿਚ ਰਧਮ ਪਾਲ ਸਿੰਗਲ ਵੀ ਲਿਖਦੇ ਹਨ, "ਜਿਸ ਕਰੀ ਨੇ ਵੀ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਕਰਨਾ ਹੁੰਦਾ, ਉਸ ਨੂੰ ਉਹ ਕਿਸੇ ਗੋਬੀ, ਰਹੱਸਮਦੀ ਸੱਤਾ ਦਾ ਸਹਾਰਾ ਲੈ ਕੇ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਦਾ ਸੀ, ਗੱਲ ਭਾਵੇਂ ਆਪਣੀ ਪ੍ਰਮਿਕਾ ਦੇ ਪ੍ਰਤੀ ਹੀ ਆਖੀ ਜਾਂਦੀ, ਪਰ ਉਸਦਾ ਸ਼ਧਾਰਕਨੀਕਰਨ ਕਰਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਚ ਗਲੇਫ ਕੇ ਅਧਿਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ।" ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਕੁਦਰਤ ਨੂੰ ਇਸਤਰੀ ਰੂਪ ਮਾਨਵੀਵ੍ਰਕ ਕਰਕੇ, ਉਸ ਤੋਂ ਦਿਰਿਆਵੀ ਵਿੱਚ ਦਾ ਨਿਰਮਾਟ ਕਰਨਾ ਹੈ। ਬਾਬਾ ਬਲਵੰਤ ਆਪਣੇ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਕਾਮ-ਰਹਿਤ ਕਰਕੇ ਸੁੱਧ ਮਾਨਸਿਕ ਖੰਤਰ ਵਿਚ ਬਦਲਣ ਦੀ ਚੋੜਵਾ ਅਹੀਨ ਇਸ ਨੂੰ ਜਾਂ ਤਾਂ ਆਰਮਿਕ ਭਾਵ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਬਣਾ ਦਿੰਦਾ ਹੈ ਜਾਂ ਇਹ ਪ੍ਰਮਿਕਾ ਨੂੰ ਦਿੰਦਰਿਆਵੀ ਪ੍ਰਪੰਧਰ ਤੇ ਮਾਨਵਾ ਲੁਕਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਇਨ੍ਹਾਂ ਹੀ ਭਾਵਾਂ ਦੀ ਪੰਸਕਾਰੀ ਲਈ ਪ੍ਰਕ੍ਰਿਤੀ ਤੋਂ ਸਰਸਲਦੀ ਰੂਪ ਮਾਨਵਾਰ ਚਰਿਦਾ ਹੈ। ਜਾਂ ਇਹ ਪ੍ਰਮਿਕਾ ਨੂੰ ਦਿੰਦਰਿਆਵੀ ਪ੍ਰਪੰਧਰ ਤੇ ਮਾਨਵਾ ਲੁਕਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਇਨ੍ਹਾਂ ਹੀ ਭਾਵਾਂ ਦੀ ਪੰਸਕਾਰੀ ਲਈ ਪ੍ਰਕ੍ਰਿਤੀ ਤੋਂ ਸਰਸਲਦੀ ਰੂਪ ਝੰਨਾ-ਪਿਆਂ ਨੂੰ ਇੰਦਰਿਆਵੀ ਹੋ ਦੇ ਸਨਵਾਲ ਲੁਕਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਇਨ੍ਹਾਂ ਹੀ ਭਾਵਾਂ ਦੀ ਪੰਸਕਾਰੀ ਲਈ ਪ੍ਰਕ੍ਰਿਤੀ ਤੋਂ ਸਰਸਲਦੀ ਰੂਪ ਝੰਨਾ-ਪਿਆਂ ਨੂੰ ਇੰਦਰਿਆਵੀ ਹੋ ਚੁੱਲ ਸਰਸਲਦੀ ਰੂਪ ਝੰਨਾ-ਪਿਆਂ ਨੂੰ ਇੰਦਰਿਆਵੀ ਹੋ ਜ਼ਾਜ਼ਸ਼ਦੀ ਰੂਪ ਝੰਨਾ-ਪਿਆਂ ਨੂੰ ਇੰਦਰਿਆਵੀ ਹੋ ਚੁੱਲਦਾ ਹੋ ਜ਼ਾਜ਼ਸਦੀ ਰੂਪ ਝੰਨਾ-ਪਿੰਸ਼ ਤੋਂ ਉਦਾ ਵਰਤਦਾ ਹੈ :

ਸੇਜ ਤੋਂ ਜਾਗੀ ਦੇ ਲੈਂਦੀ ਹੋਈ ਅੰਗੜਾਈ ਕਲੀ ਜਾਪਦਾ ਹੈ ਕਿ ਕਿਸੇ ਨੂਰ ਨੇ ਨਸ਼ਿਆਈ ਕਲੀ (ਸਗੋਹ ਸਮੀਰ, ਪੰਨਾ 35)

ਪੰਜਾਬੀ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਸਿੱਧਾ ਸਬੰਧ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਤੋਂ ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਜਾਂ ਜਬੰਧਰ ਕਵਿਤਾ ਨਾਲ ਹੈ, ਪਰ ਇਥੇ ਇਕ ਹੋਰ ਰੱਬ ਨਿਖ਼ਤਨ ਪੰਗ ਹੋਵੇਗਾ। ਪੰਜਾਬ ਵਿਰ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਵਿਚਾਰ, ਇਥੋਂ ਦੇ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਸਾਧਨ ਕਦਲਣ ਨਾਲ ਜਾਂ ਇਥੋਂ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਦੀਆਂ ਜੀਵਨ ਹਾਲਤਾਂ ਬਦਲਣ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਆਏ ਸਨ, ਸਗੋਂ ਇਥੇ ਪਾਰਕਸਵਾਦੀ ਵਿਚਾਰ ਪੜ੍ਹਿਆਂ ਗਿਵਨਾ ਅਤੇ ਗੰਵਰ ਪੁਸਤਕਾਂ ਪੜ੍ਹ ਕੇ ਜ਼ਾਂ ਵਿਦੇਸ਼ੀ ਸੰਪਰਕਾਂ ਰਾਹੀਂ ਹੋਂਦੇ ਵਿਚ ਆਏ ਸਨ। ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਵਿਚੇ ਆਪਣੇ ਜਮਾਬੀ ਸੰਘਰਸ਼ ਵਾਲੇ ਰੂਪ ਦੀ ਥਾਂ ਦੇਸ਼ ਆਜ਼ਾਦੀ ਦੀ ਲਗਾਈ ਦੇ ਸਨ। ਸਾਹਰਕ ਵਜੋਂ, ਸਭ ਦੇ ਵਿਕਾਸ ਲਈ, ਧਾਰਮਿਕ ਤੰਗਾਨਸ਼ਰੀਏ ਵਿਚੁੱਧ ਸਾਹਮਣੇ ਆਦਿਆ। ਜੀਵਨ ਹਾਲਤਾਂ ਵਿਚੇ ਉਪਸਣ ਦੀ ਥਾਂ ਇਹ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਵਿਚਾਰ ਪ੍ਰਚਾਰਕ ਰੂਪ ਵਿਚ ਆਏ ਸਨ। ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਵੀ ਇਹ ਵਿਚਾਰ ਪ੍ਰਚਾਰਕ ਰੂਪ ਵਿਚ ਆਏ ਸਨ। ਸੰਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਵੀ ਮਾਰਕਸਵਾਦ ਦੇ ਇਕ ਜੀਵਨ ਜਾਰ ਸਮਝਣ ਦੀ ਥਾਂ ਹਰ ਸਮੱਸਿਆ ਦਾ ਹੱਲ ਕਰਨ ਵਾਲਾ 'ਗੁਰਮੰਤਰ' ਸ਼ਿਆਲ ਕਰਦਿਆਂ ਹੁਣ ਗਾਇਣ ਦੀ ਥਾਂ ਹਰ ਸਮੱਸਿਆ ਦਾ ਹੱਲ ਕਰਨ ਵਾਲਾ 'ਗੁਰਮੰਤਰ' ਸ਼ਿਆਲ ਕਰਦਿਆਂ ਹੁਣ ਗਾਇਣ ਤੀ ਗਏ। ਬਾਬਾ ਬਲਵੰਤ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਬਹੁਤੇ ਸਮਕਾਲੀ ਕਵੀ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਪ੍ਰਚਾਰ ਦੁਆਰਾ ਗ੍ਰੀਠਣ ਕੀਤੀ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾਂ' ਦੇ ਪ੍ਰਤੇ ਸਮਕਾਲੀ ਕਵੀ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਪ੍ਰਚਾਰ ਦੁਆਰਾ ਗ੍ਰੀਠਣ ਕੀਤੀ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾਂ' ਦੇ ਪ੍ਰਤੇ ਸਮਕਾਲੀ ਕਵੀ ਸਨ, ਭਾਵੇਂ ਬਾਵਾ ਜੀ ਦੀ ਨਿੱਜ਼ੀ

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਆਰਥਿਕ ਕਰੀਬੀ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅਮਲੀ 'ਅਨੁਭਵ ਦੀ ਚੇਤਨਾ' ਵੀ ਸੀ। ਬਾਵਾ ਜੀ ਦੀ ਸਾਹਿਤਕ ਪਰੰਪਰਾ ਅਤੇ ਸਮਕਾਲੀ ਗਿਆਨ-ਪ੍ਰਵਾਹ ਤੋਂ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾਂ ਅਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚੋਂ ਅਨੁਭਵ ਦੀ ਚੇਤਨਾ ਰਲੀ-ਮਿਲੀ ਸੀ, ਉਹ ਇਸ ਦੇ ਪੱਖੀ ਚੇਤਨਾ ਦੇ ਧਵਾਰਬਕ ਆਧਾਰ ਉਪਰ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦ ਦੀ ਨੀੱਧ ਰੱਖ ਸਕਦਾ ਸੀ, ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਸਿਰਫ਼ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਤਨਾ ਹੈ। ਗਰੀਬੀ ਦਾ ਅਨੁਭਵ ਤਾਂ ਛੱਡੋ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਅਨੁਭਵ ਵੀ ਬਹੁਤ ਘੱਟ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਸਬੰਧੀ ਉਸ ਦੀਆਂ ਕੁਝ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਜ਼ਿਵੇਂ 'ਨੰਕਰ' ਆਦਿ ਵਿਚ ਉਹ 'ਅਨੁਭਵੀ ਚੇਤਨਾਂ ਨੂੰ ਅਗਰਭੂਮ ਕਰਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਕਵਿਤਾ ਹੋਰ ਰੰਗ ਵਿਚ ਆਉਂਦੀ ਹੈ। ਬਾਵਾ ਜੀ ਨੇ 'ਸਮਾਜਵਾਵਾਂ ਨੂੰ ਸੰਕਲਪ ਸਮਝਣ ਦੀ ਥਾਂ ਮੁਕਤੀਦਾਤਾ ਮਨੁੱਖ ਵਜੋਂ ਮਾਨਵੀਕ੍ਰਤ ਕਰਕੇ ਪੇਸ਼ ਕੀਕਾ ਹੈ:

ਜਨਮ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਮੋਜਾ ਇਕ ਜੌਤਸੀ ਕਹਿੰਦਾ ਰਿਹਾ "ਇਸ ਦੇ ਹੱਥੋਂ ਹੈ, 'ਮਹਾਂ ਰਾਣੀ' ਦੀ ਮੌਤ" ਇਸ ਲਈ 'ਰਾਣੀ ਦੇ ਰਾਏ', ਉਸ ਦੇ ਗੱਲੇ ਵਜ਼ੀਰ ਉਸ ਦੇ ਕੁੱਤੇ, ਉਸ ਦੇ ਦਾਰੂਗੀਰ ਤੋਂ ਉਸ ਦੇ ਫਕੀਰ ਜਨਮ ਦੇ ਦਿਨ ਹੀ ਮੋਜੇ ਮਾਜਨ ਨੂੰ ਆਈ ਇਹ ਵਹੀਰ

(ਕਾਵਿ ਸਾਗਰ, ਪੰਨਾ 155)

ਇਹ ਕਵਿਤਾ ਨਿਰੋਲ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਡਨਾ' ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਹੈ। ਬਾਵਾ ਜੀ ਨੇ ਸਮਾਜਵਾਦ ਨੂੰ ਮਾਨਵੀਕ੍ਰਿਤ ਰੂਪ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਕਰਦਿਆਂ ਸਿਧਾਂਤਕ ਪੱਖ ਕਾਇਮ 'ਰੇੱਖਿਆ ਹੈ। ਇਥੇ ਸਾਡਾ ਮੰਤਵ ਬਾਵਾ ਜੀ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਫੁਟਿਆਉਣਾ ਜਾਂ ਉਚਿਆਉਣਾ ਨਹੀਂ, ਸਾਡਾ ਪ੍ਰਯੋਜਨ ਤਾਂ ਸਿਟਫ ਇਹ ਸੀ ਕਿ ਸਾਡੀ ਬਹੁਤੀ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਵਾਂਗ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵੀ 'ਉਧਾਰੀ ਚੇਡਨਾ' ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਹੈ, ਇਹ ਕਵਿਤਾ ਜੀਵਨ ਵਿਚੋਂ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਲੈਣ ਦੀ ਥਾਂ 'ਸਿਧਾਂਤ' ਵਿਚੋਂ ਵਿਚਾਰ ਲੈ ਕੇ ਉਸ ਨੇ ਪਗਟਾਉਂਦੀ ਹੈ।

ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਜੀ ਨੂੰ ਪੱਕਾ ਪਤਾ ਹੈ ਕਿ ਸਮਾਜਵਾਦ ਜਾਂ ਨਵੇਂ ਵਿਚਾਰਾਂ ਲਈ ਥਾਂ ਤਾਂ ਹੀ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਜੇ ਅਸੀਂ ਪੁਰਾਣੇ ਜੜ੍ਹ ਹੋ ਚੁੱਕੇ ਅਧਿਆਤਮਿਕ ਵਿਚਾਰ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਤੋਂ ਖਲਾਸੀ ਪਾ ਲਈਏ। ਇਸ ਲਈ ਉਹ ਪੁਰਾਣੇ ਵਿਸ਼ਵਸਾ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਨੂੰ ਝੂਠਾ ਦਸਦੇ ਹੋਏ, ਉਸ ਦੇ ਦਿਨ ਖ਼ਤਮ ਸਮਝਦੇ ਹਨ। ਉਹ ਕਿਸਮਤ ਦੇ ਆਡੋਬਰ ਨੂੰ ਨਕਾਰਦੇ ਹਨ। ਉਹ ਇਸ ਸੰਸਾਰ ਨੂੰ ਫਾਨੀ ਸਮਝਣ ਦੀ ਥਾਂ ਮਾਨਟਯੋਗ ਸਮਝਦੇ ਹਨ।

> ਬੇ-ਆਸ ਦਿਲਾਂ ਅੰਦਰ ਸ਼ੁਭ ਆਸ ਵਸਾਈ ਦੇ. ਨਾ ਬੁਲਬੁਲ ਦੇ ਜੀਵਨ, ਨਾ ਦੁਨੀਆਂ ਹੀ ਵਾਨੀ ਦੇ ਇਸ ਫਲਸਫੇ ਫਾਨੀ ਨੂੰ ਘੜਿਆ ਦੇ ਅਮੀਗੀ ਨੇ ਹੈ ਲਾਭ ਅਮੀਰੀ ਨੂੰ ਤੇ ਦੁਨੀਆਂ ਦੀ ਹਾਨੀ ਦੇ (ਸੁਰੋਧ ਸਮੀਰ, ਪੰਨਾ 69)

ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਜੀ ਅਧਿਆਤਮਿਕ/ਪਦਾਰਥਕ ਵਿਚੋਂ ਪਦਾਰਥਵਾਦ ਦੀ ਚੋਣ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਸੇ ਆਧਾਰ ਉਪਤ ਉਹ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਪ੍ਰਵਾਨਦੇ ਹਨ । ਅਜਿਹਾ ਕਰਦਿਆਂ ਮੱਧਯਗੀ ਕਾਮ-ਨਿਰਿਆ ਅਤੇ ਆਧੁਨਿਕ ਮੁੱਧਵਰਗੀ ਆਦਰਸ਼ਕ ਪਿਆਰ ਦੀ ਥਾਂਯਥਾਰਥਕ ਪਿਆਰ ਸੰਕਲਪ ਪੇਸ਼ ਕਰਨਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਨ । ਪਰ ਸਮਾਜਿਕ ਦਬਾਅ ਅਧੀਨ ਉਹ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਕਦੇ ਤਾਂ ਰਹੱਜ ਵਿਚ ਗਲੇਫਦੇ ਹਨ, ਕਦੇ ਪ੍ਕ੍ਰਿਤਕ ਵਸਤਾ ਰਾਹੀਂ ਢਾਲਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਸਮਾਜਿਕ ਦਬਾਅ ਕਾਰਨ ਚਲੀਆਂ ਸ਼ਾਹਿਤਕ ਜੁਗਤਾਂ ਹਨ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਆਪਣਾ ਕਲਾਤਮਿਕ ਮੁੱਲ ਹੈ। ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਉਨਾਂ ਨੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦ ਨੂੰ ਸਿਧਾਤਕ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕੀਤਾ ਅਤੇ ਕਵਿਤਾਇਆ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪਮੁੱਖ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕੋਮਲ ਕਲਾਵਾਂ, ਪੁਰਾਣੀਆਂ ਇਮਾਰਤਾਂ, ਮਹਾਨ ਸ਼ਖਸ਼ੀਅਤਾਂ ਤੇ ਨਜ਼ਮਾਂ ਲਿਖੀਆਂ, ਜੋ ਸਾਡੇ ਸਭਿਆਕਾਰਕ ਗੌਰਵ ਨੂੰ ਤਾਜਾ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਡ ੂ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੇ ਉਪਰੋਕਤ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾ ਦੇਣ ਲਈ ਵਿਲੱਖਣ ਕਲਾਤਮਿਕ ਵਿਧੀਆਂ ਦੀ <sub>ਸਿਰਜਣਾ</sub> ਕੀਤੀ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਦੀ ਕਲਾਤਮਿਕ ਸੰਰਚਨਾ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਦੇ ਫ਼ਿਸਿਆਂ ਅਨੁਸਾਰ ਬਦਲਦੀ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਇਸ ਜੜ੍ਹ ਸਮਾਜ ਨੂੰ ਬਦਲ ਦੇਣ ਵਾਲੀਆਂ ਇਨਕਲਾਬੀ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਦੀ ਰਉ' ਫੌਜੀ ਤਰਾਨੇ ਵਾਂਗ ਤੇਜ਼ ਹੁੰਦੀ ਹੈ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਇਸ ਪਕਾਰ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਜਿਵੇਂ 'ਬਾਗ਼ੀ' 'ਜਵਾਨਾ ਉਠ ਦੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਉਲਟਾ ਦੇ' (ਕਾਵਿ ਸਾਗਰ), 'ਆਜ਼ਾਦ ਗੀਤ', 'ਬਹਾਰ ਆਏਗੀ' (ਸੁਗੰਧ ਸਮੀਰ) ਵਿਚ ਇਕ ਵਿਭਾਰ ਦੀ ਜਿੱਤ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਹੈ, ਜੋ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਤਾਬਤ ਭਰਦਾ ਹੈ।

> ਮੈਂ ਗੌਤਮ, ਮੈਂ ਰੂਸੋ, ਮੈਂ ਲੈਨਿਨ ਦੀ ਚਾਹਤ ਮੈਂ ਤਾਂ ਮਾਰਕਸ ਦੀ ਖੁਦਾਈ ਦੀ ਦੌਲਤ ਮੇਰੇ ਨਾਂ ਤੋਂ ਕੰਬਣ ਪੈਗੁੰਬਰ ਤਿਆਗੀ, ਮੈਂ ਆਕੀ, ਮੈਂ ਆਕੀ, ਮੈਂ ਬਾਗ਼ੀ, ਮੈਂ ਬਾਗ਼ੀ

> > (ਸਗੰਧ ਸਮੀਰ: ਪੰਨਾ 30)

ਕਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਜੀ ਨੇ ਬਿਆਨੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵੀ ਲਿਖੀਆਂ ਹਨ, ਮਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਉਹ ਪੂਰਾਣੇ ਕਵੀ ਦੇ ਉਲਟ ਕਿਸੇ ਇਤਿਹਾਸ/ਮਿਥਿਹਾਸਕ ਕਥਾ ਕਹਾਣੀ ਨੂੰ ਮੁੜ ਬਿਆਨਣ ਦੀ ਥਾਂ ਆਮ ਆਦਮੀ ਦੇ ਹਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਵਾਪਰਦੀਆਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਨਾਟਕੀ-ਅੰਦਾਜ਼ ਵਿਚ ਬਿਆਨ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕਫਨ ਨਾਂ ਬੱਲੇਂ ਦੋ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਲਿਖੀਆਂ, ਇਕ ਕਵਿਤਾ ਵਾਂ ਉਹ ਇਸੇ ਨਾਂ ਦੀ ਮੁਨਜ਼ੀ ਪ੍ਰੇਮ ਚੰਦ ਦੀ ਕਹਾਣੀ ਨੂੰ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਗਿਆਨ ਕਰਵਿਤਾ ਵਿਚ ਦੁਸ਼ੰ ਦੇ ਹਾਂ ਦੀ ਨਾਜ਼ੀ ਪ੍ਰੇਮ ਚੰਦ ਦੀ ਕਹਾਣੀ ਨੂੰ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਲਿਖਦੇ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਪਿਉ-ਪੁੱਤਰ ਦੇ ਕਾਵਿ ਸੰਵਾਦਾਂ ਰਾਹੀਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਮਨ ਦੀਆਂ ਹਾਲਤਾਂ ਅਤੇ ਸਮਾਜ ਦੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰਤੀ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਨੂੰ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕਰਕੇ ਰੱਖ ਦਿੱਤਾ ਹੈ। ਦੂਜੀ ਕਫਨ ਕਵਿਤਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਜਿਰਫ 22 ਲਾਈਨਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਅਜਿਹੇ ਆਦਮੀ ਦੀ ਤਸਵੀਰਕਸ਼ੀ ਕੀਤੀ ਹੈ, ਜੋ ਪੈਸੇ ਦੇ ਜ਼ੌਰ ਨਾਲ 'ਬ੍ਰੰਦੀ ਉਮਰੇ' ਜੁਆਨ ਕ੍ਰੜੀ ਵਿਆਹਣੀ ਚਾਹੌਦਾ ਹੈ।

ਕਲ ਇਕ ਸਾਲੂ ਕੜਨ ਹੌਸੀ ਜਵਾਨੀ ਦੇ ਲਈ, ਕਲਸ ਬੰਧ ਹੀ ਪਾ ਦੇਣਗੇ ਚਾਈ ਦਾ ਕਡਨ। ਕਾਸ਼ ਬੰਧੀ ਕਿ ਤੇਰੇ ਹੁੱਢ 'ਹ ਹੁੰਦੇ ਤੁਲਵਾਰ। ਮੰਤ ਹੀ ਠੀਕ ਹੈ ਜੇ ਦਿਲ ਦੀ ਕਦਰ ਕੋਈ ਨਹੀਂ। ਕਲ ਲੈ ਆਏਗਾ ਦੇਲਤ ਦਾ ਬੁੜਾਪਾ! ਜੀਵਨ ਲਾਸ਼ ਆਪਣੀ ਲਈ ਕੂਲਾ ਕਡਨ, ਜਿੰਦਾ ਕਡਨ, ਅਸ ਬਾਜ਼ਾਰ 'ਚ ਜੋ ਪ੍ਰਛਾਰ ਨੈ ਜਟਮਨ ਦਾ ਖ਼ਿਜ਼ਾਬ।

(ਕਾਵਿ-ਸਾਗਰ, ਪੰਨਾ 58)

ਬਾਵਾ ਜੀ ਨੇ ਨੌਕਰ ਦੀ ਕਠਿਨ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ 'ਨੌਕਰ' ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਚੰਦ ਕਾਵਿ-ਛੌਹਾਂ ਨਾਲ ਕੁਪਸਾਨ ਕੀਤਾ ਹੈ। 'ਸਾਸ਼ਵਾਲੀ' ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਛੋਟੀ ਜਿਹੀ ਘਟਨਾ ਨੂੰ ਕਾਵਿ ਵਿਚ ਪ੍ਰਗਟਾਇਆ ਹੈ। 'ਵੇਸਵਾ' ਅਤੇ 'ਨਾਚੀ' ਵਿਚ ਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਸਥਿਤੀ ਬਿਆਨ ਕੀਤੀ ਹੈ। 'ਉਸ ਦਾ ਹਾਰ ਟੁੱਟ ਗਿਆ ਏ' ਵਿਚ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੇ ਪਿਆਨ-ਜਜ਼ਬੇ ਅਤੇ 'ਧਾਰ ਟੁੱਟਣ' ਦੀ ਘਟਨਾ ਨੂੰ ਬੜੀ ਹੀ ਕਲਾਤਮਿਕ ਜੁਗਤ ਨਾਲ ਪ੍ਰਗਟਾਇਆ ਹੈ। ਬਾਵਾ ਜੀ ਦੀਆਂ ਬਿਆਨੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਬਾਰੇ ਕਿਹਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਆਕਾਰ ਵਿਚ ਛੋਟੀਆਂ ਅਤੇ ਭਾਵ ਪੱਧੋਂ 'ਡੀਬਰ ਟੁੰਟੀਆਂ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਘਟਨਾ ਦਾ ਵਰਣਨ ਕਿਸੇ ਦਾਰਸ਼ਨਿਕ ਜਾਂ ਭੂੰਘੇ ਭਾਵਾਂ ਦੀ ਪਿੱਠ-ਕੁਮੀ ਹੋਣ ਕਾਰਨ ਸਤਹੀ ਹੋਣ ਦੀ ਦਾ ਤੰਘਾ ਹੋਣਾ ਹੈ।

ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਸਿੰਘ ਦੀਆਂ ਕੁਝ ਨਜ਼ਮਾਂ ਦੀ ਸਮੁੱਚੀ ਗੂਪਕੀ ਬਣਤਰ ਇਕ ਰੂਪਕ ਨੂੰ ਸਿਰਜਦੀ ਹੈ, ਜੋ ਕਵੀ ਦੇ ਵਿਭਿੰਨ ਪਾਸਰਾਂ ਨੂੰ ਉਜਾਗਰ ਕਰਦੀ ਹੈ। 'ਖਿਡੋਟੇ', 'ਬੰਡੀ', 'ਦੀਵਾ', 'ਇਸ਼ਕ ਪੇਰੋ ਦੀ ਚੋਣ' ਆਦਿ ਵਿਚ ਜ਼ਿਵੇ' ਉਹ ਮੇਲੇ ਵਿਚੋਂ ਪਿਡੋਟੇ ਖ਼ਰੀਦਣ ਦੀ ਗੱਲ ਨਾਲ ਆਪਣੇ ਮਨ ਦੀ ਹਾਲਤ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਉਂਦਾ ਹੈ। ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਆਪਣੀਆਂ ਪ੍ਰੰਮ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਤ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ 'ਕ੍ਰਿਸ਼ਨਾ ਦੇ ਅੰਉਣ ਤੋਂ', 'ਉਡ ਚੱਲੀਏ', 'ਗੀਤ ਨਾ ਗਏ', ਸਹਿਜ ਅਤੇ ਸੰਤੇਖੀ ਚੋਗ ਨਾਲ ਆਪਣੇ ਭਾਵਾਂ ਨੂੰ ਕੌਮਲ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੁਆਰਾ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕਰਦਾ ਹੈ।

ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਆਪਣੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਇਤਿਹਾਸਕ-ਮਿਥਿਹਾਸਕ ਹਵਾਲੇ ਹੀ ਨਹੀਂ ਵਰਤਦਾ, ਸਗੋਂ ਇਤਿਹਾਸਕ-ਮਿਥਿਹਾਸਕ ਵਿਅਕਤੀ ਜਾਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਪੁਨਰ-ਪ੍ਰਗਟਾਉਂਦਾ ਹੈ। 'ਸ਼ਿਵ ਨਾਚ', 'ਦੁਰ ਇਕ ਬਹਿਲੀ ਖੜੀ', 'ਅਨਹਦ ਨਾਚ ਨਚਾਓ', 'ਫੇਰ ਖਾਰੇ ਨੇ ਰਿਹਾ' ਵਿਚੋਂ 'ਸ਼ਿਵ ਨਾਚ' ਅਤੇ 'ਦੁਰ ਇਕ ਬਹਿਲੀ ਖੜੀ' ਅੰਦਰ ਕੁਮਵਾਰ ਕਿਵ ਨਾਚ ਦੀ ਅਦੁੱਤੀ ਤਸਵੀਰਕੜੀ ਕੀਤੀ ਹੈ, ਜਦੋਂ 'ਦੁਰ ਇਕ ਬਹਿਲੀ ਖੜੀ' ਵਿਚ ਕਵਾਰੇ ਨੇ ਉੱਤਰ-ਰਮਾਇਣ ਦੇ ਸੀਤਾ-ਬਨਵਾਸ ਦੀ ਘਟਨਾ ਨੂੰ ਆਧਾਰ ਬਣਾ ਕੇ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ ਕਿ ਔਰਤ ਉੱਪਰ ਚੁਲਮ ਆਰੰਤ ਤੋਂ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਆਇਆ ਹੈ। 'ਵੇਰ ਖਾਰੇ ਨੇ ਰਿਹਾ' ਵਿਚ ਕਵੀ ਨੇ ਆਪਣੀ ਮਿਥਿਹਾਸ ਵਰਤਣ ਦੀ ਜੁਗਤ ਅਧੀਨ 'ਸ਼ਿਵ-ਪਾਰਬਤੀ' ਦੀਆਂ ਪ੍ਰਸਪਰ ਨਿਤ-ਕੌਰ ਦੀਆਂ ਖੁਰ-ਕਥਾਵਾਂ ਨੂੰ ਪਿੰਨ-ਜ਼ੂਮੀ ਵਿਚ ਕੱਥੇ ਕੇ ਪਰਜਾ ਨੂੰ ਸ਼ਿਵ, ਚੇਤਨਤਾ ਨੂੰ ਕੀਜੀ ਅੱਖ, ਚੋਤਨ ਕਰਨ ਵਾਲੀ ਪਾਰੇ ਦੀ ਥਾਂ ਰੱਖ ਕੇ ਲਿਖੀ ਹੈ। ਉਸ ਦਾ ਇਹ ਰਪੂਰੀ ਪਰੰਗ ਖਹੁੰਤ ਖੂਬਸੂਰਤ

ਹੈ। ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਨੇ ਇਤਿਹਾਸਕ-ਮਿਥਿਹਾਸਕ ਨੂੰ ਨਵੇਂ' ਯੁੱਗ ਅਨੁਸਾਰ ਨਵੇਂ' ਅਰਥ ਭਰਨ ਦੀ ਲੀਹ ਤੌਰੀ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਬਾਅਦ ਦੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀਆਂ ਨੇ ਪੱਕਾ ਕੀਤਾ ।

ਥਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਦੀ ਇਕ ਹੌਰ ਵਿਲੱਖਣਤਾ ਹੈ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੇ ਪੂਰਬਲੇ ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ ਵਾਂਗ ਨਿਰੋਲ 'ਪ੍ਰੀਕ੍ਰਤੀ ਚਿਤਰਣ' ਲਈ 'ਪ੍ਰੀਕ੍ਰਤੀ ਚਿਤਰਣ' ਕਰਨ ਦੀ ਬਾਂ, ਪ੍ਰੀਕ੍ਰਤੀ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਵਿਰਾਰਾ/ਭਾਵਾਂ ਦਾ ਵਾਹਨ ਬਣਾਉਣ ਦੀ ਜਗਤ ਵਰਤੀ ਹੈ। ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਉਹ ਆਪਣੇ ਮਿਅਰ ਨੂੰ ਸਮਾਜਿਕ ਰਸਲਾ ਹੇਠ ਲੁਕਾਉਣਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣਾ ਦੀ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਉਹ ਪ੍ਰੀਕ੍ਰਤੀ ਦਾ ਸਹਾਰਾ ਲੈਂਦਾ ਹੈ। 'ਬੱਦਲ ਆ ਗਏ', 'ਜੁਨਹਿਰੀ ਸ਼ਾਮ', 'ਉਸ਼ਾ', 'ਰਾਤ ਦੀ ਰਾਣੀ', 'ਬੱਦਲ' 'ਚੇਰੇ ਦੀ ਕਰਨੀ', 'ਕੇਵਲ ਪੱਤ' ਆਦਿ ਇਸੇ ਕੋਟੀ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਹਨ ਪ੍ਰਮਾਣ ਵਜੋਂ 'ਰੰਗੇ ਦੀ ਇਕ ਕਲੀ ਨੇ' ਵਿਚ ਕਲੀ ਦੀ ਪ੍ਰੀਸ਼ਾਂ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਥੇ ਕਲੀ ਅਤੇ ਕੁੜੀ ਸਮਾਨ ਧਰਮੀ ਹੋਣ ਕਾਰਨ ਨਵੇਂ ਅਰਜ਼ ਉਪਜਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਕਾਰਨ ਇਹ ਭਾਸ਼ਾ ਦਾ ਰੁਪਕੀ ਪ੍ਰਯੋਗ ਹੈ। ਕਲੀ ਰਾਹੀਂ 'ਭਾਵ ਪ੍ਰਗਟਾਏ ਜਾ ਰਹੇ ਹਨ :

ਸੁੰਦਰ-ਮਲੂਕ ਤਨ 'ਚੋਂ ਐਸਾ ਹੈ ਪਹੁ ਫ਼ੁਤਾਲਾ,

ਮੇਰੀ ਦੁਖੀ ਨਜ਼ਰ ਨੇ ਭੂਤ ਅਪਣਾ ਧੋਂ ਲਿਆ ਏ, (ਸੁਗ਼ੰਧ ਸਮੀਰ, ਪੰਨਾ 44) ਪਰ ਬਾਵਾ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੀ ਪ੍ਰਕਿਤੀ ਮੌਹ ਅਧੀਨ, ਆਪਣੇ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਵਿਚਾਰਾਂ ਲਈ

ਪੁਰ ਬਾਵਾ ਜਾਂ ਨੇ ਆਪਣਾ ਪ੍ਰਾਰਤਾ ਸਰ ਆਪਣਾ, ਆਪਣ ਪ੍ਰਤਾਵਾਦਾ ਵਿਚਾਰਾ ਲਈ ਭੁੱਲ-ਪੱਤੀਆਂ ਨੂੰ ਵਾਹਨ ਬਣਾਇਆ। ਉਹ ਪੁਰਾਣੇ ਧਾਰਮਿਕ ਅਧਿਆਤਮਿਕ ਵਿਚਾਰਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਨੂੰ ਮੁਰਭਾ ਗਏ ਵੱਲਾਂ ਦੀ ਸੰਗਿਆ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਉਹ ਆਪਣੀ ਇਸੇ ਖੂਬਸੂਰਤ ਜੁਗਤ ਨੂੰ ਪੱਨੀ ਪਾ ਦਿੰਦਾ ਹੈ. ਜਦੋਂ ਉਹ ਲਿਖਦਾ ਹੈ:

> ਤੰਗ ਆਏ ਹੋਏ ਫੁੱਲ, ਸਤਾਈਆਂ ਹੋਈਆਂ ਲਗਰਾਂ ਮਾਲੀ ਦੀ ਇਹ ਲਾਹ ਦੇਣਗੇ, ਦਸਤਾਰ ਇਕ ਦਿਨ

ਮਾਲੀ ਦਾ ਧਰਮ ਪਾਲਣਾ ਹੈ, ਚਾਹੁਣਾ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਬੁੱਲਾਂ ਅਤੇ ਲਗਰਾਂ ਨੂੰ ਮਾਲੀ ਨਹੀਂ ਸਤਾਉਂਦਾ ਅਤੇ ਨਾ ਹੀ ਮਾਲੀ ਕਦੇ ਜਾਬਰ ਦਾ ਚਿੰਨ੍ਹ ਬਣ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਇਥੇ ਕਾਵਿਕ ਨਿਆਂ ਭੰਗ ਹੋ ਕੇ ਕਾਵਿ-ਦੇਸ਼ ਉਤਪੰਨ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਇਸ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ ਪ੍ਰਕਿਤੀ ਦਾ ਬੂਪਕੀ ਪ੍ਰਯੋਗ ਕਰ ਕੇ ਪਿਆਰ ਭਾਵ ਜਾਂ ਪ੍ਰਯਤੀਵਾਦੀ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ ਦੀ ਜੁਗਤ ਨਿਵੇਕਲੀ ਹੈ।

ਬਾਵਾ ਬਲਵੰਤ ਜੀ ਨੇ ਪੁਰਾਤਨ ਇਮਾਰਤਾਂ ਜਿਵੇਂ ਇਲੱਰਾ, ਜੰਤਰ-ਮੰਤਰ, ਲਾਲ ਕਿਲ੍ਹਾ, (ਸੁਰੰਧ ਸਮੀਰ), ਅਸ਼ੰਕ 'ਕਾਵਿ-ਧਾਗਰ) ਦਾ ਜਿੱਧਾ ਸਪੱਕਟ ਬਿਆਨ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਇਹ ਪੁਰਾਤਨ ਇਮਾਰਤਾਂ ਰਾਹੀਂ ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਕਵੀ ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਗੋਰਵ ਨੂੰ ਪੁਨਰ-ਯਾਵ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਮਨੁੱਖਾਂ ਨੂੰ ਨਮਸ਼ਕਾਰ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਗੋਰਵਮਦੀ ਇਮਾਰਤਾਂ ਦੀ ਰਚਨਾ ਕੀਤੀ ਸੀ। ਪਰ ਇਹ ਸਭ ਕੁਝ ਬਿਆਨ ਕਰਦਿਆਂ ਉਸ ਦੀ ਸੂਝ ਸਾਧਾਰਨ ਬਿਆਨ ਤੱਕ ਸੀਮਿਤ ਰਹਿਣ ਦੀ ਬਾਂ 'ਬੰਧਿਕ ਦਰਸ਼ਨ' ਦੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਕੰਮ ਕਰਦੀ ਹੈ।

ਰਾਵਣ ਨੇ ਬੰਨ੍ਹਿਆ ਨਾ ਹੋਵੇ ਸ਼ਾਇਦ ਕਾਲ ਹਵਾਈ, ਪਾਵੇ ਹੁਨਰਾਂ ਤੇ ਪਰ ਬੱਝਦਾ ਹੈ ਆਪ ਹੀ ਕਾਲ ਖ਼ੁਦਾਈ । (ਕਾਵਿ-ਸਾਗਰ, ਪੰਨਾ 146) ਬਾਵਾ ਬਲਵੇਤ ਜੀ ਮਹਾਨ ਸ਼ਖ਼ਸੀਅਤਾਂ ਜਿਵੇਂ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਭੌਰਿਕ ਵਿਗਿਆਨੀ ਆਈਨਸਟਾਈਨ, ਭਾਰਤ ਦੇ ਨੌਥਲ ਇਨਾਮ ਜੇਤੂ ਸਾਹਿਤਕਾਰ ਟੇਗੌਰ, ਜਗਤ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਹਾਸ ਕਲਾਕਾਰ ਚਾਰਲੀ ਚੌਪਲਿਨ ਅਤੇ ਸੂਫ਼ੀ ਸ਼ਹੀਦ ਸਰਮੰਦ ਆਦਿ ਤੋਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਲਿਖੀਆਂ। ਆਪਣੀਆਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਰਾਹੀਂ ਥਾਵਾ ਜੀ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਜੀਵਨ ਬਾਰੇ ਆਮ ਜਾਣਕਾਰੀ ਦੇਣ ਦੀ ਬਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਸਮਾਜਿਕ-ਇਤਿਹਾਸਕ ਪਰਿਖੇਖ਼ ਵਿਚ ਦਾਰਸ਼ਨਿਕ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਤੋਂ ਕਾਵਿ-ਸਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਜਿਵੇਂ ਉਹ 'ਸਰਮੱਦ ਦੇ ਮਕਬਰੇ ਤੋਂ ਕਵਿਤਾ ਅੰਦਰ ਸਰਮੱਦ ਦੀ ਭਹੀਦੀ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਕਰਦਿਆਂ, ਇਸ ਨੂੰ ਹੱਕ ਸੱਚ ਦੇ ਰਾਹੀਆਂ ਨਾਲ ਇਉਂ ਦਰਸਾਉਂਦਾ ਹੈ:

> ਉਹ ਹੈ ਵਿਸ਼ਾਲ ਬੁੱਧੀ ਜੋ ਆਪ ਸੋਚਦੀ ਏ, ਮੌਲਕ ਵਿਚਾਰ ਹੀ ਤਾਂ ਦੁਨੀਆਂ ਨਵੀਂ ਨੂੰ ਵਾਲੇ । ਹੈ ਹੌਰ ਵੀ ਸਿਰਾਂ ਦੇ ਬੀਜਣ ਦੀ ਲੋੜ ਏਸ਼ੋ.

ਆਈ ਨਾ ਹਿੰਦ ਅੰਦਰ ਪੂਰਨ ਬਹਾਰ ਹਾਲੇ । (ਸੁਗੰਧ ਸਮੀਰ, ਪੰਨਾ 64) ਬਾਵਾ ਜੀ ਨੇ ਆਪਣੇ ਗੀਤਾਂ ਵਿਚ ਜ਼ਿਆਦਾਤਰ ਪਿਆਰ ਭਾਵਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਇਆ ਹੈ ।

ਬਾਰਾ ਜੀ ਨੁਆਪਣ ਗਤਾ ਵਿਚ ਜ਼ਿਆਦਿਤਰ ਧਿਆਰ ਤਾਵਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਤਾਲਾ ਹੈ। ਗੀਤਾਂ ਅੰਦਰ ਇਕ ਹੀ ਭਾਵ ਜਾ ਵਿਚਾਰ ਨੂੰ ਸੰਸਮ ਵਿਚ ਰਹਿ ਕੇ ਪ੍ਰਸ਼ਣ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। 'ਉਣਾਂ ਚਾਲ', 'ਆਦਿ ਕੀਤ' ਵਿਚ ਕੋਮਲ ਭਾਵਾਂ ਦੀ ਮੁਹਜਮਣੀ ਅਤਿਵਿਅਕਤੀ ਹੋਈ ਹੈ। ਬਾਵਾ ਜੀ ਨੇ ਗੀਤਾਂ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਗੁਭਲਾਂ ਵੀ ਲਿਖੀਆਂ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਗੁਜ਼ਲਾਂ ਵਿਚ ਭਾਵਾਂ ਦੀ ਖੁਬਸੂਰਤ ਪੈਸ਼ਕਾਰੀ ਹੈ:

> ਸ਼ੁਰੂ ਕਰਦਾ ਹਾਂ ਮੌਲਕ ਆਪਣਾ ਨਗਮਾ, ਕਈ ਲੇ ਕੇ ਸਤਾਰ ਆਏ ਨਾ ਆਏ। ਮੈੰ' ਘਰ ਆਪਣਾ ਤਾਂ ਉਸ ਕਾਬਲ ਬਣਾਵਾਂ, ਉਹ ਹੋ ਕੇ ਮਿਹਰਬਾਨ ਆਏ ਨ ਆਏ।

(ਸੁਗੰਧ ਸਮੀਰ, ਪੰਨਾ 31) (ਉਹੀ, ਪੰਨਾ 32)

## 4. ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਅਤੇ ਪਾਸ਼

ਪਾਸ਼ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਹਿਰ ਜਾਂ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਹਿਰ ਦਾ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਸਗੁੰਗ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਪ੍ਰੀਤਭਾਸ਼ਾਲੀ ਕਵੀ ਸੀ। ਉਸ ਨੇ ਪੰਜਾਬੀ ਜਾਹਿਤ ਨੂੰ 'ਲੋਹ ਕਥਾ', 'ਉਤਦੇ ਬਾਜ਼ਾਂ ਮਗਰ' ਅਤੇ 'ਸਾਡੇ ਸਮਿਆਂ ਵਿਚ' ਤਿੰਨ ਕਾਵਿ-ਸੰਗਿਰ੍ਹਾਂ ਤੋਂ 'ਇਲਾਵਾ ਕੁਝ ਹੋਰ, ਪਾਸਕ ਕਰਕੇ ਸਭ ਤੋਂ ਖ਼ਤਰਨਾਕ ਵਰਗੀਆਂ ਅਤਿ ਗੰਭੀਰ ਅਜਕੇ ਚੁਣੌਤੀ ਪੂਰਨ ਮਾਹੌਲ ਵਿਚ ਵੰਗਾਰ ਪਾਉਂਦੀਆਂ ਖ਼ੂਬਸੂਰਤ ਨਜ਼ਮਾਂ ਹੀ ਨਹੀਂ ਦਿੱਤੀਆਂ ਸਗੋਂ ਕੁਦਰਤੀ ਅਤੇ ਸਮਾਜ਼ਿਕ ਵਰਤਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਵਿਗਿਆਨਕ ਪੱਖੋਂ ਸਮਝ ਕੇ ਸਾਹਿਤਕ ਮਿੰਜ ਵਾਲੀ ਗਿਆਨਸਦੀ ਵਾਰਤਕ ਲਿਖ ਕੇ ਪ੍ਰੇਪੁੱਲਤ ਕੀਤਾ। ਇਹ ਵਾਰਤਕ ਦੇ ਲੰਘ ਉਸ ਵੱਲੋਂ ਸੰਘਾਤ ਕੀਤੇ ਜਦੇ ਹੱਥ ਲਿਖਤ ਕੇ ਪ੍ਰੇਪੁੱਲਤ ਕੀਤਾ। ਇਹ ਵਾਰਤਕ ਦੇ ਲੰਘ ਉਸ ਵੱਲੋਂ ਸੰਘਾਤ ਕੀਤੇ ਜਦੇ ਹੱਥ ਲਿਖਤ ਪਰਚੇ 'ਹਾਕ' ਵਿਚ ਛਘੇ ਅਤੇ ਬਾਅਦ ਵਿਚ 'ਤਰਕਸ਼ੀਲ' ਅੰਦਰ ਮੁੜ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਤ ਹੋਏ। ਉਸ ਦੀ ਵਾਰਤਕ ਲੈਂਡੀ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਉਤਣੇ ਸਿੱਖ ਮਿਲਖਾ ਸਿੰਘ ਦੀ ਸਵੈ-ਜੀਵਨੀ ਦੇ ਆਰੋਭਕ ਕਾਂਡਾਂ ਵਿਚ ਕੀਤੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਇੱਥੇ ਸਾਡੀ ਅਧਿਐਨ ਸੀਮਾ ਉਸ ਦੀ ਕਾਵਿ- ਪ੍ਰਤਿਭਾ ਤਕ ਨੀ ਸੀਮਿੰਡ ਹੈ।

ਨਕਸਲਬਾਤੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਚੜ੍ਹਾਈ ਅਤੇ ਉਤਰਾਈ ਸਮੇਂ ਊਸ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਤੇ ਸਾਹਿਤਕ ਸ਼ਿਆਸੀ ਆਯੋਕਨਾ ਹੁੰਦੀ ਰਹੀ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਦੀ ਸਹਾਦਤ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਸ਼ਹਦਾਜ਼ਲੀ ਨੂਮਾ ਪਰਰਿਆਂ ਦਾ ਹੜ੍ਹ ਆ ਗਿਆ। ਅਕਾਦਮਿਕ ਹਲਕਿਆਂ ਵਿਚ ਵੀ ਪਾਸ਼ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਗਰਾਂ ਨਾਲ ਮਿਟਿਆ ਮਾਪਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਪਰ ਅਫਸੈਂਸ ਦੀ ਗੱਲ ਹੈ ਕਿ ਪਾਸ਼ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਰੱਦਣ ਅਤੇ ਸਲਾਹੁਣ ਵਾਲਿਆਂ ਦੋਹਾਂ ਹੀ ਗੁੱਟਾਂ ਸਾਹਮਣੇ ਪਾਸ਼ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਘੁੱਟ ਅਤੇ ਨਕਸਲਬਾਤੀ ਜ਼ਸਜ਼ੀ ਲਹਿਰ ਵੱਧ ਹੁੰਦੀ ਸੀ। ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਸਿੰਥੇ ਉਸ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਨਕਾਰਨ ਵਾਲਿਆਂ ਨੇ ਤਰਕਹੀਣ ਇਲਜ਼ਾਮ ਤਰਾਬੀ ਕੀਤੀ, ਉੱਕ ਸਲਾਹੁਣ ਵਾਲਿਆਂ ਨੇ ਪਾਸ਼ ਦੇ ਸਿਆਸੀ ਵਿਗਾਰਾਂ ਕਾਰਨ ਹੀ ਉਸ ਦੀ ਮੰਕਲਮਈ ਉਸਤੂਤੀ ਕੀਤੀ। ਹੁਣ ਲਹਿਰ ਤੋਂ ਸਮਾਂ ਵਿੱਚ ਵਧ ਗਈ। ਸਾਇਦ ਹੁਣ ਯਥਾਰਥਕ ਗੱਲ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕੇ।

ਪਾਸ਼ ਦੇ ਰਾਸ਼ਸੀ ਜਾਂ ਵਿਦਰੋਗੀ ਹੋਣ ਨੂੰ ਹੀ ਉਸ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਖੂਬਸੂਰਤ ਹੋਣ ਦਾ ਕਾਰਨ ਮੈਨੇ ਕੇ ਚੋਰ ਵਝ ਲਿਖਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਮੈਂ ਇਸ ਛੋਟੇ ਜਿਹੇ ਨਿਬੰਧ ਵਿਚ ਇਕੋ ਹੀ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਉਠਾਉਣਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹਾਂ ਕਿ ਪਾਲ, ਪਾਸ਼ ਕਿਉਂ ਸੀ ? ਭਾਵ ਉਸ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਉਹ ਕਿਹੜੇ ਕੁਦ ਸਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਕਾਰਨ ਉਸ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਸਾਨੂੰ ਚੇਗੀ ਲੱਗਦੀ ਹੈ। ਕੀ ਹਰ ਉਹ ਕਵਿਤਾ ਜਿਸ ਵਿਚ ਉਹ ਗੁਣ ਹੋਣਗੇ, ਸਾਨੂੰ ਚੈਗੀ ਲੱਗੇਗੀ ? ਕੀ ਹਰ ਧੁੱਗ ਵਿਚ ਜੇ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਇਹੀ ਗੁਣ ਹੋਣਗੇ ਤਾਂ ਸਾਨੂੰ ਚੈਗੀ ਲੱਗੇਗੀ ? ਅਸਲ ਵਿਚ ਇਹ ਤੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਹੋਰ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੇ ਪ੍ਰਸਨ ਹਨ ।

ਪਾਬ ਦੀ ਪ੍ਰਤਿਭਾ ਨੂੰ ਲੋਕਾਂ ਨੇ ਮੰਨਿਆ ਅਤੇ ਮਾਣਿਆ ਅਤੇ ਤਕਰੀਬਨ ਸਾਰੇ ਆਲੱਚਕਾਂ ਨੇ ਅਸ਼ੀਰ ਪ੍ਰਵਾਨਗੀ ਦੇ ਦਿੱਤੀ। ਉਸ ਦੀ ਇਸ ਪਾਰਕਾਂ/ਆਲੱਤਕਾਂ ਵਿਚ ਪ੍ਰਵਾਨਗੀ ਦਾ ਲਾਹਾ ਲਿੰਦਿਆਂ, ਮੈਂ ਪਾਸ ਨੂੰ ਕੇਂਦਰ ਬਣਾ ਕੇ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਕੁਝ ਬੁਨਿਆਦੀ ਪ੍ਰਸ਼ਨਾਂ ਤੇ ਪੁਲਰ ਵਿਚਾਰ ਕਰਨ ਦੀ ਸੁਰੋਗਣਾ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹਾਂ। ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਪ੍ਰਬਮ ਅਤੇ ਬੁਨਿਆਦੀ ਸਮੇਂ ਸਿਆ ਕਿਸੇ ਭਾਸ਼ਾ ਦੇ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਕਾਵਿ-ਬਾਸਤਰ ਉਸਾਰਨ ਲਈ ਆਧਾਰ ਕੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ? ਉੱਤਰ ਨਿਰਮੰਦੇਹ ਉਸ ਭਾਸ਼ਾ ਦਾ ਸਾਹਿਤ ਹੀ ਬਣਦਾ ਹੈ। ਸੰਕ ਸਮੀਂ ਕਿਸੇ ਸਾਹਿਤ ਰੂਪ ਦੇ ਕਾਵਿ-ਬਾਸਤਰ ਦੀ ਗੱਲ ਕਰਨੀ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਸਾਨੂੰ ਉਸ ਭਾਸ਼ਾ ਦੇ ਉਸ ਸਾਹਿਤ ਰੂਪ ਦੀਆਂ ਸਮੁੱਚੀਆਂ ਕਿਰਤਾਂ ਨੂੰ ਅਧਿਐਨ ਅਧੀਨ ਲਿਆਂ ਕੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਕਿਰਤਾਂ ਦੇ ਪਿੱਛੇ ਕੰਮ ਕਰਦੇ ਅਰੋਤ-ਸੁਰੇਤ ਅਮੂਰਤ ਰਚਨਾਤਮਿਕ ਨਿਯਮਾਂ ਨੂੰ ਸਮੂਰਤ ਰੂਪ ਵਿਚ ਸੂਤਰਬੱਧ ਕਰਨਾ ਪਵੇਗਾ। ਸੰ ਕਾਵਿ-ਬਾਸਤਰ ਦੀ ਗੱਲ ਨੂੰ ਸਾਹਿਤ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸਕ ਕ੍ਰਮ ਤੋਂ ਤੱਕ ਕੇ ਨਹੀਂ ਵੇਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ।

ਮੁੱਚੀ ਧਾਰਨਾ ਅਨੁਸਾਰ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਕਲਾਤਮਿਕ ਸੰਗਠਨ ਪਿੱਛੇ ਕੰਮ ਕਰਦੇ ਅਮੂਰਤ ਬੁਨਿਆਦੀ ਨਿਯਮਾਂ ਦਾ ਸਮੂਰਤ ਰੂਪ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਇਕੋ ਸਮੇਂ ਸਾਧਾਰਨ ਅਤੇ ਵਿਗੇਰ ਦੇਨਾਂ ਗੁਣਾਂ ਦਾ ਧਾਰਨੀ ਹੈ। ਸਮੁੱਚੀ ਕਵਿਤਾ ਦਿਕ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦਿਕ ਸਮੇਂ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਆਮ ਗੁਣ, ਲੱਛਣ ਅਤੇ ਨਿਯਮ ਆਉਂ ਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਇਸ ਸਾਧਾਰਟਤਾ ਦੇ ਵਿਰੋਧ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੀ ਵਿਗੇਸ਼ਤਾ ਨੂੰ ਗੱਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਇਵੇਂ ਹੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੀ ਸ਼ਾਧਾਰਟਤਾ ਦੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੀ ਸਾਧਾਰਟਤਾ ਦੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੀ ਗੱਲ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਇਕ ਸਾਧਾਰਟ ਅਤੇ ਵਿਗੇਸ਼ ਤਾਂ ਵਾਲੇ ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੀ ਗੱਲ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਸਾਧਾਰਟ ਅਤੇ ਵਿਗੇਸ਼ ਦਾ ਚੱਕਰ ਸਾਡੀ ਜਾਚੇ ਕਵੀ ਵਿਗੇਸ਼ ਤੋਂ ਆ ਕੇ ਖ਼ਤਮ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਮੈਂ ਇਸ ਪਰਿਪੇਖ ਵਿਚ ਗੱਖ ਕੇ ਪਾਸ਼ ਦੇ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਨੂੰ ਨਕੰਸਲ-ਬੜੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੀ ਅਤੇ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਨੂੰ ਨਕੰਸਲ-ਬੜੀ ਕਾਵਿ ਦੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਅਤੇ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਰਿਰ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਰਪਾਰਾਂ ਦੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਦਰਣ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਾਂਕਾ।

ਪਾਬ ਰਾਜਸੀ ਕਵੀ ਸੀ, ਮੈੰ ਇਸ ਕਬਨ ਦੇ ਵਿਭਿੰਨ ਪਾਸਾਰਾਂ ਵਿਚ ਜਾਣਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹਾਂ। ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਸਾਹਿਤ ਸਮੁੰਖਿਆ ਸਾਸਤਰ ਦੇ ਪ੍ਰਵਾਨਤ ਸਿਹਾਂਤਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਆਮ ਧਾਰਨਾ ਪ੍ਰਸਤੁਤ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਕਿ ਕੋਈ ਵੀ ਲੇਖਕ ਵਰਗ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ। ਹਰ ਲੇਖਕ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਕਿ ਕੋਈ ਵੀ ਲੇਖਕ ਵਰਗ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਤੋਂ ਪੁਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਸੌ ਹਰ ਲੇਖਕ ਹੀ ਆਪਣੀ ਕ੍ਰਿਤ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਕਾਰਨ ਰਾਜਸੀ ਕਵੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸੌ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਆਲੰਚਕ ਤਾਂ ਕਵੀ ਦੇ ਰਾਜਨੀਤੀ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਹੋਣਾ ਪਾਖੰਤ ਸਮਝਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਵਿਚਾਰ ਕੀਤਿਆਂ ਪਤਾ ਲੰਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਹਰ ਲੇਖਕ ਦੀ ਕਿਰਤ ਵਿਚ, ਉਸ ਲੰਖਕ ਦਾ ਜੀਵਨ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੋਟ ਸਮਾਇਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜੋ ਕਬਾਰਥਕ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਵਿਗਿੰਨ ਪੰਖਾਂ ਨੂੰ ਕਲਾਤਖ਼ਿਕ ਸੰਗਠਨ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਕਰਦਿਆਂ, ਇਕ

ਆਪਣਾ ਕਾਵਿਕ-ਨਿਆਂ ਸਥਾਪਿਤ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਲੇਖਕ ਦੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਦਾ ਪਤਾ ਉਸਦੇ ਚੁਣੇ ਵਿਸ਼ੇ, ਵਰਗ ਜਾਂ ਉਸਦੇ ਸਵੈ-ਕਥਨਾਂ ਦੀ ਥਾਂ ਉਸਦੀ ਕਿਤ ਦੇ ਕਾਵਿਕ-ਨਿਆਂ ਦੀ ਦਿਸ਼ਾ ਤੋਂ ਲੱਗਦਾ ਹੈ। ਲੇਖਕ ਦੀ ਕਿਤ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਹਮੇਸ਼ਾਂ ਕਿਸੇ ਨਾ ਕਿਸੇ ਵਰਗ ਦਾ ਹਿੱਤ ਪਰਦੀ ਹੈਣ ਕਾਰਨ, ਲੇਖਕ ਅਚੇਤ ਜਾਂ ਸੂਚੇਤ ਰਾਜਨੀਤੀ ਨਾਲ ਜੜ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਇਸ ਆਧਾਰ ਉੱਪਰ ਕਿਸੇ ਲੇਖਕ ਨੂੰ ਰਾਜਸੀ ਕਵੀ ਕਹਿਣਾ ਤਰਕਸੰਗਤ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਰਾਜਸੀ ਕਵੀ ਸਿਰਫ਼ ਉਸੇ ਨੂੰ ਕਿਹਾ ਜਾਵੇਗਾ ਜੋ ਆਪਣੇ ਵਿਸ਼ੇ ਅਤੇ ਸਮੱਸਿਆਵਾਂ ਲਈ ਰਾਜਸੀ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਪੁਸੱਖ ਖਣਾਉਂਦਾ ਹੈ ਜਾਂ ਫਿਰ ਉਸ ਦਾ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੈਣ ਸਪੱਸਟ ਤੌਰ ਤੇ ਰਾਜਮੀ ਸਮਾਚਾਰਾਂ ਤੋਂ ਪੜਾਵਿਤ ਹੋਵੇ। ਪਾਸ਼ ਰਾਜਸੀ ਕਵੀ ਸੀ, ਪਰ ਰਾਜਸੀ ਕਵੀ ਹੋਣਾ ਹੀ ਚੈਗੇ ਮਾੜੇ ਹੋਣ ਦਾ ਪੁਸਾਣ ਪੱਤਰ ਨਹੀਂ ਹੈ । ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ ਪਰੰਪਰਾ ਵਿਚ ਸਥਾਪਤੀ ਵਿਰੋਧੀ, ਵਿਦਰੋਹੀ ਸੂਰ ਪ੍ਰਧਾਨ ਅਤੇ ਸਥਾਪਤੀ ਪੱਖੀ ਸਰ ਦੱਬਵੀ ਰਹੀ ਹੈ। ਸੌ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦਾ ਇਕ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਲੱਛਣ ਿਕ ਦਾ ਸਮਾਪਤੀ ਫਿਰੋਹੀ ਹੱਟਾ ਬਣਦਾ ਹੈ । ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਸਮੀਖਿਆ ਦੀ ਇਹ ਆਮ ਧਾਰਨਾ ਹੈ ਅਤੇ ਪੰਜਾਬੀ ਸਮੀਖਿਆ ਦੀ ਖ਼ਾਸ ਧਾਰਨਾ ਹੈ ਕਿ ਸਥਾਪਤੀ ਵਿਰੋਧੀ ਕਾਵਿ ਚੰਗਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਟਿਕਸੋਗੀ ਕਵੀ ਹੀ ਵਧੀਆ ਰਚਨਾ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਮੈਂ ਵਿਚਾਰਵਾਨਾ ਦੀ ਨਜ਼ਰ ਇਸ ਨਕਤੋ ਤੇ ਕੇ'ਦਰਤ ਕਰਣ ਦੀ ਗੁਸਤਾਖੀ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹਾਂ ਕਿ ਕੀ ਸਥਾਪਤੀ ਪੱਖੀ ਕਵੀ ਕਦੇ ਕਦੇ ਵਧੀਆ ਕਵਿਤਾ ਨਹੀਂ ਰਚ ਸਕਦੇ ' ਜਾਂ ਉਸ ਦੇ ਉਲਟ ਰੂਖ਼ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਕਰੀਏ ਤਾਂ ਵਧੇਰੇ ਸਪਸ਼ਟਤਾ ਆਵੇਗੀ ਕਿ ਵਿਦਰੋਹੀ ਕਵੀ ਹਮੇਸ਼ਾਂ ਹੀ ਵਧੀਆ ਕਵਿਤਾ ਰਚਦੇ ਹਨ ? ਮੇਰੀ ਆਪਣੀ ਧਾਰਨਾ ਅਨੁਸਾਰ ਜਦੋਂ ਅਸੀਂ ਸਮਾਜ ਨੂੰ ਵਰਗਾਂਵਿਚ ਵੀਡਿਆ ਮੰਨਦੇ ਹਾਂ ਤਾਂ ਸਾਨੂੰ ਸਹਜਬੇਧੂ ਨੂੰ ਵੀ ਵਰਗਾ ਆਧਾਰਤ ਮੰਨਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਭਾਵੇਂ ਇਹ ਖੇਤਰ ਅਤਿ-ਸ਼ਖ਼ਮ ਹੋਣ ਕਰਕੇ, ਇਸ ਦੇ ਸਥਲ ਨਿਯਮ ਨਿਰਧਾਰਤ ਕਰਨੇ ਮਸਕਲ ਹਨ, ਪਰ ਇਹ ਨਿਯਮਾਂ ਦੀ ਹੋ'ਦ ਮਹਿਸਸ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਸੌ ਸਥਾਪਤੀ ਪੱਖੀ ਕਵੀ ਜਿਸ ਵਰਗ ਲਈ ਰਚਨਾ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਉਸ ਵਰਗ ਨੂੰ ਚੰਗੀ ਜਾਂ ਮਾੜੀ ਲੱਗਦੀ ਹੋਵੇਗੀ । ਸਾਡੇ ਵਰਗ ਵਿਰੌਧੀ ਹੋਣ ਕਾਰਨ ਫਜ਼ਲ ਦੀ ਥਾਂ ਹਮੇਸ਼ਾਂ ਹੀ ਨਫ਼ਰਤ ਦੀ ਪਾਤਰ ਰਹੇਗੀ। ਮੈਂ ਇੱਥੇ ਫਿਰ ਸਪਸ਼ਟ ਕਰਨਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹਾਂ ਕਿ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਪਰੰਪਰਾ ਦਾ ਗੁਣ ਸਥਾਪਤੀ ਵਿਰੋਧੀ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਜਦੋਂ ਕਿ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਗੁਣ ਸਥਾਪਤੀ ਵਿਰੋਧੀ ਰਿਹਾ ਹੈ । ਪਾਸ਼ ਦੀਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਵੀ ਸਥਾਪਤੀ ਵਿਰੋਧ ਦਾ ਕਲਾਤਮਿਕ ਪ੍ਰਗਟਾ ਸਨ । ਪਰ ਸਿਰਫ਼ ਵਿਦਰੋਹੀ ਹੋਣਾ ਹੀ ਚੰਗੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਨਿਸ਼ਾਨੀ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੇ ਉਭਾਰ ਨਾਲ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਰਚਨਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤੀ ਅਤੇ ਬਾਅਦ ਵਿਚ ਤਾਂ ਨਕਲਚ ਕਵਿਤਾ – ਦਾਹੜ ਆ ਗਿਆ । ਪਰ ਸਾਡੇ ਕੋਲ ਨਕਸਲਥਾੜੀ ਲਹਿਰ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤ ਪਾਸ,ਸੰਤਰਾਮ ਉਦਾਸੀ, ਲਾਲ ਸਿੰਘ ਦਿਲ, ਓਮ ਪ੍ਰਕਾਸ਼, ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਤਰ, ਅਮਰਜੀਤ ਚੰਦਨ, ਮਿੰਦਰ ਪਾਲ ਭੱਠਲ, ਦਰਸ਼ਨ ਖਟਕੜ ਅਤੇ ਜਸਵੰਤ ਖਟਕੜ ਬੱਸ ਉ'ਗਲਾਂ ਤੇ ਗਿਣੇ ਜਾਣ ਵਾਲੇ ਹੀ ਨਾਂ ਹਨ। ਬਾਕੀ ਕਵੀ ਵੀ ਤਾਂ ਵਿਦਰੋਹੀ ਕਵੀ ਸਨ। ਪਰ ਉਨਾਂਦੀ ਕਵਿਤਾ ਉਸ ਉੱਚਤਾ ਨੂੰ ਕਿਉਂ ਨਾਂ ਪ੍ਰੰਜ ਸਕੀ ? ਸਿਰਫ਼ ਵਿਦਰੋਹੀ ਸੂਰ ਰੱਖ ਕੇ ਹੀ ਚੈਗਾਕਵੀ ਨਹੀਂ ਬਣ ਸਕਦਾ। ਸੌ ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੇ ਪਸੰਗ ਵਿਚ ਸਥਾਪਤੀ ਵਿਰੋਧੀ ਹੋਣਾ ਆਮ ਲੱਛਣ ਹੈ, ਪਰ ਪਾਸ਼ ਅਤੇ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਇਹ ਖ਼ਾਸ ਲੱਛਣ ਹੋ ਨਿਥੜਦਾ ਹੈ।

ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਪਹਿਲਾਂ ਅਸਲ ਜੀਵਨ ਹਾਲਤਾਂ ਬਦਲਦੀਆਂ ਹਨ, ਫਿਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਵਿਚਾਰ ਉਪਜਦੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚਾਰਾਂ ਦੇ ਇਕ ਪਗਟਾਰਪ ਵਜੋਂ ਕਵਿਤਾ ਹੈਂਦ ਵਿਰ ਆਉਂਦੀ ਹੈ। ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਪੈਦਾ ਹੋਏ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਕਵੀਂ ਆਪਣੇ ਕਾਵਿ-ਬਿੰਬਾ ਰਾਹੀਂ ਪੇਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਕਿਸੇ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਉੱਚੀ ਜਾਂ ਨੀਵੀਂ ਹੋਣ ਦਾ ਕਾਰਨ ਕਵੀ ਦਾ ਸਮਕਾਲੀ ਸਥਿਤੀਆਂ ਤੋਂ ਉਤਪੰਨ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਕਾਵਿ-ਬਿੰਬਾਂ ਵਿਰ ਢਾਲਣ ਦੀ ਸਮਰਥਾ 'ਰ ਨਿਹਿਤ ਹੈ। ਪੰਜਾਬੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਾਸਤਰ ਦੇ ਪਸੰਗ ਵਿਚ ਸੱਚਿਆਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਚ ਤਕਰੀਬਨ ਹਰ ਰਾਜਨੀਤਿਕ, ਧਾਰਮਿਕ ਜਾਂ ਸਮਾਜ਼ਿਕ ਲਹਿਰ ਨੇ ਅਨੁਰੂਪੀ ਆਪਣੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਜਨਮ ਦਿੱਤਾ। ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਲਹਿਰ ਨੇ ਵੀ ਆਪਣੇ ਅਨੁਰੂਪ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ ਨੂੰ ਜਨਮ ਦਿੱਤਾ। ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਦੀ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਈ ਲੱਛਣਾਂ ਅਤੇ ਵਿਰਾਰਾਂ ਨੂੰ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਨੇ ਵੀ ਅਪ-ਣਾਇਆ। ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਰਾਜਸੀ ਲਹਿਰ ਨੇ ਦੇਸ਼ ਭਰ ਵਿਚ ਆਜ਼ਾਦੀ ਉਪਰੰਤ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਲੋਕਾਨ ਦੇਸ਼ ਦੇ ਬਰਜ਼ਆ ਨਿਤਾਵਾਵੱਲੋਂ ਦਿੱਤੀ ਜਾਦੀ ਅਖੌਤੀ ਦੇਸ਼-ਭਗਤੀ ਦੀ ਲੌਰੀ ਅਧੀਨ 'ਪਗਤੀ ਦੀ ਨੀਂਦ' ਅੰਦਰ ਦਿਖਾਏ ਜਾ ਰਹੇ ਸਮਾਜਵਾਦੀ ਸਪਨੇ ਤੋਂ ਜਗਾ ਕੈ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਤਲਖ਼ ਹਕੀਕਤਾਂ ਦੇ ਸਨਮੁੱਖ ਖੜਾ ਹੋਣ ਲਈ ਵੈਗਾਰਿਆ। ਅਸਲੀ ਸਮਾਜਵਾਦ ਲਈ ਸੰਘਰਸ਼ ਦਾ ਰਾਹ ਦਰਸਾਇਆਂ । ਨਕਸਲਬਾਤੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਵਿਚ ਪਹਿਲੀ ਗੱਲ ਹਥਿਆਰਬੰਦ ਇਨਕਲਾਬ ਦੀ ਸੀ, ਇਸ ਲਈ ਉਸ ਨੇ 'ਪਾਰਲੀਮਾਨੀ ਰਾਹ' ਨੂੰ ਮੁਕੰਮਲ ਬੈਦ ਕਰ ਦਿੱਤਾ। ਲੋਕਾਂ ਪਾਰਲੀਮਾਨੀ ਰਾਹ ਤੇ ਚੱਲਦਿਆਂ ਅੱਕੇ ਪਏ ਸੀ ਕਿਉਂਕਿ ਪਾਰਲੀਮਾਨੀ ਢੰਗ ਨਾਲ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨਹੀਂ ਬਦਲਦੀ ਸੀ. ਸਿਰਫ਼ ਸਰਕਾਰ ਬਦਲਦੀ ਸੀ । ਅਸਲ ਵਿਚ ਤਾਂ ਸਰਕਾਰ ਵੀ ਨਹੀਂ ਬਦਲਦੀ ਸੀ। ਕਾਂਗਰਸ ਦਾ ਹੀ ਰਾਜ ਰਿਹਾ ਸੀ। ਸਰਕਾਰ ਲੋਕਾਂ ਲਈ ਅਮਨ/ਸ਼ਾਂਤੀ ਦਾ ਰਾਗ ਅਲਾਪਦੀ ਆਪ ਡੰਡੇ ਨਾਲ ਰਾਜ ਕਰ ਰਹੀ ਸੀ। ਦੇਸ਼ ਦੇ ਅਜਿਹੇ ਸਿਆਸੀ ਪਬੰਧ ਨੇ ਬਰਜਆ ਸ਼ੈਕਲਪਾਂ ਪਤੀ ਚਿੜ ਪੈਦਾ ਕਰ ਦਿੱਤੀ। ਪਰਵ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ ਵਿਰ ਸਮਾਜਵਾਦ, ਸ਼ਾਂਤੀ, ਕੌਮੀ ਏਕਤਾ ਆਦਿ ਹਾਂ-ਪੱਖੀ ਢੰਗ ਨਾਲ ਰਿਤਰਿਤ ਹੋਏ ਸਨ। ਪਰ ਬਦਲੀ ਸਿਆਸੀ ਸਮਾਜਿਕ ਹਾਲਤ ਵਿਚ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਨੇ ਇਨਾਂ ਸ਼ੈਕਲਪਾਂ ਦੇ ਮੁੱਢੋਂ ਹੀ ਪਰਖਰੇ ਉੜਾ ਦਿੱਤੇ । ਇਸ ਸਬੰਧੀ ਪਾਮ ਦੀ ਪਰੀ ਨਜ਼ਮ ਹੀ ਉਧਰਿਤ ਕਰਨੀ ਯੋਗ ਹੋਵੇਗੀ :

ਮੈ' ਇਕਟ ਖ਼ਰਰ ਕੇ ਤੁਹਾਡਾ ਜਮਜੂਗੀਕਤ ਦਾ ਨਾਟ ਦੇਖਿਆ ਹੁਣ ਤਾਂ ਮੈਰਾ ਨਾਟਕ ਹਾਲ ਵਿਚ ਬਹਿ ਕੇ ਹਾਏ ਹਾਏ ਆਖਣ ਤੇ ਚੀਕਾਂ ਮਾਰਨ ਦਾ ਹੋਕ ਬਣਦਾ ਹੈ। ਤੁਸਾਂ ਵੀ ਟਿਕਟ ਦੀ ਵਾਰੀ ਟਕੇ ਦੀ ਛੋਟ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀ ਹੈ ਮੈ' ਵੀ ਆਪਣੀ ਪਸੰਦ ਦੀ ਬਾਂਹ ਫੜ ਕੇ ਗੈਂਦੇ ਪਾੜ ਸੁੱਟਾਂਗਾ ਹੈ ਪਰਦੇ ਸਾੜ ਸੁੱਟਾਂਗਾ ਹੈ ਪਰਦੇ ਸਾੜ ਸੁੱਟਾਂਗਾ ਹੈ ਪਰਦੇ ਸਾੜ ਸੁੱਟਾਂਗਾ ।

(ਲੌਹ ਕਥਾ, ਪੰਨਾ 26)

ਸ਼ਾਂਤੀ ਦੀ ਥਾਂ ਯੁੱਧ ਦੀ ਤਰਜੀਹ ਇਉਂ ਹੈ: ਸ਼ਾਂਤੀ ਮੰਗਣ ਦਾ ਅਰਥ

ਸ਼ਾਤਾ ਸਗਣ ਦਾ ਅਰਥ ਯੁੱਧ ਨੂੰ ਜ਼ਲੀਲਤਾ ਦੇ ਪੱਧਰ ਤੇ ਲੜਨਾ ਹੈ ਸ਼ਾਂਤੀ ਕਿਤੇ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ ਹੈ......

(ਸਾਡੇ ਸਮਿਆਂ ਵਿਚ)

ਨਕਸਨਬਾਜ਼ੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਤਿੰਨ ਪੜਾਵਾਂ ਵਿਚ ਵੰਡਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ— ਲੜਾਈ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ, ਲੜਾਈ ਦੇ ਦਰਮਿਆਨ ਅਤੇ ਲੜਾਈ ਤੋਂ ਪਿੱਛਾਂ ਦੀ ਕਵਿਤਾ। ਇਹ ਨਕਸਲਬਾਜ਼ੀ ਸਿਆਸੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਚੜ੍ਹਾਈ, ਉਤਰਾਈ ਅਤੇ ਸਮਾਧਤੀ ਦੇ ਦੌਰ ਨਾਲ ਸਮਕਾਲੀਨ ਹੈ। ਹਰ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਵਸਤ੍ਰ-ਯਥਾਰਥ ਵਿਚ ਜੋ ਕੁਝ ਹਿੱਸੇ ਆਉਂਦਾ ਹੈ, ਜਦੋਂ ਹੱਥੀ ਤੌਰ ਤੇ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ ਤਾਂ, ਉਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਲਈ ਦੋ ਚੰਗ ਹਨ। ਇਕ ਤਾਂ ਅਪ੍ਰਾਪਤ ਨੂੰ ਸੁਪਨ ਯਥਾ-ਰਥ ਵਿਚ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨਾ, ਦੂਜਾ ਅਪ੍ਰਾਪਤ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਲਈ ਸੰਘਰਸ਼ ਕਰਨਾ ਹੈ। ਪਰ ਇਹ ਸੰਘਰਸ਼ ਵੀ ਅੰਗੋਂ ਦੇ ਭਾਗ ਵਿਚ ਵਿਚਾਸਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ—ਇਕ ਆਪਣੇ ਨਿੱਜ ਲਈ ਕੁਝ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨਾ, ਦੂਸਰਾ ਸਮੁੰਹ ਲੱਕਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਲ ਹੋ ਕੇ, ਸਮੁੰਹ ਲੱਕਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਲਈ ਸੰਘਰਸ਼ ਕਰਨਾ। ਪਾਸ਼ ਉਸ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾਂ ਦਾ ਕਦੀ ਸੀ, ਜੋ ਜਮਾਤੀ ਜ਼ੋਗਰਾਮ, ਦੀ ਧਾਰਨਾ ਨੂੰ ਲੈ ਕੇ ਚਲਦੀ ਸੀ। ਕਦੀ ਸੰਸ਼ਿਤ ਵਰਗ ਦਾ ਝੁਲਾਰਾ ਕਣ ਹੋ ਪੇਸ਼ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸ਼ੰਸ਼ਿਤ ਵਰਗ ਵਿਚ ਹੱਕਾਂ ਦੇ 'ਲੜਨ ਦੀ ਲੋੜ' ਦੀ ਜੇਝੀ ਆਉਣਾ ਪਹਿਲਾ ਪੜਾਅ ਹੈ :

> ਉੱਡ ਗਏ ਹਨ, ਬਾਜ਼ ਚੁੰਝਾਂ ਵਿਚ ਲੈ ਕੇ ਸਾਡੀ ਚੈਨ ਦਾ ਪਲ ਬਿੜਾ ਸਕਣ ਦੀ ਖਾਹਿਸ਼ ਦੌਸਤੋਂ ਹੁਣ ਚਲਿਆ ਜਾਵੇ ਉਡਦਿਆਂ ਬਾਜਾਂ ਮਗਰ......

> > (ਉਡਦੇ ਥਾਜ਼ਾਂ ਮਗਰ, ਪੰਨਾ-5)

ਇਸ ਤੋਂ ਵੀ ਅੱਗੇ ਜਦੋਂ ਸਥਾਪਤ ਜਮਾਤਾਂ ਹੱਕ ਸੱਚ ਦੇ ਰਾਹ ਤੇ ਚਲਦਿਆਂ ਚੇਤੰਨਸੀਲ ਲੋਕਾਂ ਤੇ ਅਣਮਨੁੱਖੀ ਤਸੱਦਦ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ ਤਾਂ ਲੜਨ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਹੋਰ ਕੋਈ ਰਾਹ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ:

> ਕਾਨੂੰਨ ਰੱਖਿਆ ਕੇ'ਦਰ ਵਿਚ ਪੁੱਤਰਾਂ ਨੂੰ ਮਾਵਾਂ ਤੇ ਚੜਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ...

(ਲੋਹ ਕਥਾ, ਪੰਨਾ-11)

ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਹਰ ਖੇਤਰ ਵਿਚ (ਕੋਂਡ) ਦਾ ਪਸਾਰਾ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਕੁਝ ਵੀ ਹੌਰ ਕਰਨ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ (ਕੇਂਡ) ਨਾਲ ਲੜਨਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਕਵੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ (ਕੋਂਡ) ਪਖ ਦਾ ਮੁਲ ਲੱਭਦਾ ਹੈ:

ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਵਿਚ ਮੈਂ' ਥਾਂ ਥਾਂ ਕੋਝ ਦੇਖਿਆ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਨਾਂ ਵਿਚ, ਕੈਫਿਆਂ ਵਿਚ ਦਫ਼ਤਰਾਂ ਵਿਚ, ਬਾਣਿਆਂ ਵਿਚ ਅਤੇ ਮੈਂ' ਦੇਖਿਆ, ਇਹ ਕੌਝ ਦੀ ਨਦੀ ਦਿੱਲੀ ਦੇ ਗੋਲ ਪਰਬਤ ਵਿਚੋਂ' ਸਿੰਮਦੀ ਹੈ ।

(ਲੋਹ ਕਥਾ, ਪੰਨਾ 14)

ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੀਆਂ ਅਣਮਨੁੱਖੀ ਜ਼ਿਊਣ ਹਾਲਤਾਂ ਨੂੰ ਬਦਲਣ ਲਈ ਹੋ ਰਹੀ ਲੜਾਈ ਵਿਚ ਕਵੀ ਆਪਣੇ ਸ਼ਾਮਲ ਹੋਣ ਦਾ ਐਲਾਨ ਇਉ\* ਕਰਦਾ ਹੈ :

> ਮੈਂ ਹਾਲਾਤ ਨਾਲ ਸਮਝੌਤਾ ਕਰਕੇ ਸਾਹ ਖੜੀਸਣੇ ਨਹੀਂ ਚਾਹੁੰਦਾ ਪੇਕੇ ਸ਼ਾਕ

ਮੌਨੂੰ ਇਸ ਕਤਲੇਆਮ ਵਿਚ ਸੂਗੈਕ ਹੋ ਜਾਣ ਦਿਓ……

(ਲੌਹ ਕਥਾ, ਪੰਨਾ 18)

ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਅਣਮਨੱਖੀ ਪੱਖਾਂ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਪਹਿਲਾਂ ਵੀ ਹੁੰਦਾ ਸੀ। ਪਰ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ ਵਿਚ ਇਨਾਂ ਅਣਮਨੱਖੀ ਪੱਖਾਂ ਦਾ ਕਾਰਨ ਸਮਕਾਲੀਨ ਆਰਥਿਕ ਸਿਆਸੀ ਢਾਂਚੇ ਨੂੰ ਮੈਨਿਆ, ਸਿੱਧਾ ਹਥਿਆਰਬੰਦ ਕ੍ਰਾਂਤੀ ਦਾ ਸੱਦਾ ਦਿੱਤਾ। ਪਾਸ਼ ਇਸ ਸਿਆਸੀ ਸੱਦੇ ਦਾ ਕਲਾਤਮਿਕ ਪਗਟਾਸੀ। ਇਥੇ ਪਾਸ਼ ਦੀ ਕਵਿਤਾਦਸਰੇ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ ਦੇ ਸਮਾਨਅੰਤਰ ਹੀ ਹੈ। ਪਰ ਦੂੜੇ ਪਤਾਅ ਭਾਵ ਲੜਾਈ ਦੇ ਦਰਮਿਆਨ ਦੀਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਮਨੋਕਾਵ ਪਹਿਲਾਂ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਅੰਗ ਨਹੀਂ ਸਨ ਕਿਉਂਕਿ ਜਮਾਤੀ ਆਧਾਰ ਤੇ ਲੜਾਈ ਦਾ ਬਿਗਲ ਹੀ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਵੱਜਿਆ ਸੀ। ਲੜਾਈ ਦੇ ਦਰਮਿਆਨ ਦੇ ਅਨਭਵ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਂਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਪਾਸ਼ ਨੇ ਹਥਿਆਰਬੰਦ ਕਾਂਤੀ ਦੇ ਨਾਲੋਂ ਨਾਲ ਸਭਿਆਚਾਰਕ-ਸਮਾਜਿਕ ਖੇਤਰਾਂ ਵਿਚ ਤਬਦੀਲੀ ਲਿਆਉਣ ਦੀ ਲੌੜ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕੀਤੀ ਸੀ। ਪਾਸ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਸਮਕਾਲੀ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਵੀਆਂ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਸਵੈ-ਕਰਬਾਨੀ ਦੇ ਜਜ਼ਬਿਆਂ ਦੀ ਬਾਂ 'ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਮੌਹ' ਜ਼ਿਆਦਾ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਇਹ ਲੱਛਣ ਉਸ ਨੂੰ ਬਾਕੀ ਜਮਕਾਲੀ ਕਵੀਆਂ ਨਾਲੋਂ ਨਿਖੇਤਦਾ ਹੈ । ਲੜਾਈ ਤੋਂ ਹਿੱਛੇ ਦੀਆਂ ਕਟਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਕਵੀ ਦੀਆਂ ਸਵੈ-ਪਤਚੌਲ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਆਉਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਨਾਂ ਵਿਚੋਂ 'ਕਾਮਰੇਡ ਨਾਲ ਗੱਲਬਾਤ' ਪਮੁੱਖ ਹੈ। ਸਵੈ-ਪੜਚੌਲ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚੋਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਸੌਚ ਸਮਝ ਕੇ ਲੜਾਈ ਵਿਚ ਕੱਦਿਆ ਸੀ ਅਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਲੜੀ ਲੜਾਈ ਦਾ ਕੋਈ ਅਫ਼ਸੈਸ ਨਹੀਂ। ਕਵੀ ਆਪਣੀ ਹਾਰ ਤੋਂ: ਥੌੜ੍ਹਾ ਨਿਰਾਸ਼ ਅਵੱਸ਼ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਲੜੀ ਲੜਾਈ ਨੂੰ ਗ਼ਲਤ ਕਹਿ ਕੇ ਵਾਅਦਾ ਮੁਆਫ਼ ਗਵਾਹ ਨਹੀਂ ਬਣਦਾ, ਸਗੋਂ ਕਵੀ ਅੰਤਿਮ ਰੂਪ ਵਿਚ ਲੜਾਈ ਲਈ ਹਾਲੇ ਵੀ ਦਿੜ ਹੈ। ਉਹ ਆਪਣੀ ਹਾਰ ਪ੍ਰਤੀ ਚੇਤਨ ਹੈ, ਪਰ ਜਿੱਤ ਪ੍ਰਤੀ ਉਸ ਦਾ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਵੀ ਕਾਇਮ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਨਾਲ ਪਤੀਬੱਧਤਾ ਦੇ ਨਾਲ ਨਾਲ 'ਲੜ ਕੇ ਮਰ ਚੱਕਿਆਂ ਦੀ ਯਾਦ ਜ਼ਿੰਦਾ' ਰੱਖਣ ਕਾਰਨ ਵੀ ਹੈ I

ਅਸੀਂ ਲੜਾਂਗੇ ਕਿ ਲੜਰ ਬਾਝਾਂ ਕੁਝ ਵੀ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦਾ ਅਸੀਂ ਲੜਾਂਗੇ ਕਿ ਹਾਲੇ ਤਕ ਲੜੇ ਕਿਉਂ ਨਹੀਂ ਅਸੀਂ ਲੜਾਂਗੇ ਆਪਣੀ ਜ਼ਜਾ ਕਬੂਲਣ ਲਈ ਲੜ ਕੇ ਮਰ ਚੁੱਕਿਆਂ ਦੀ ਯਾਦ ਜ਼ਿੰਦਾ ਰੱਖਣ ਲਈ ਅਸੀਂ ਲੜਾਂਗੇ ਸਾਥੀ.

(ਉਡਦੇ ਬਾਜ਼ਾਂ ਮਗਰ, ਪੰਨਾ 27)

ਪਾਸ਼ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ 'ਲੜਨ ਦੀ ਲੌੜ' ਨੂੰ ਇਤਿਹਾਸਕ ਗਤੀ ਦੇ ਅਟੱਲ ਹਾਦਸੇ ਵਜੋਂ 'ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਉਹ ਆਪਣੇ ਲੜਾਈ ਦਰਮਿਆਨ ਹੋਣ ਨੂੰ ਇਤਿਹਾਸਕ ਵਿਵੇਕ ਦਾ ਲਾਜ਼ਮੀ ਅਤੇ ਇਕ ਇਕ ਸ਼ਿੱਟਾ ਮੰਨਦਾ ਹੈ। 'ਯੁੱਧ ਤੋਂ ਬਾਅਦ' ਉਹ ਆਪਣੀ ਲੜਾਈ ਦੀ ਸਵੈ-ਪੜਚੋਲ ਕਰਦਿਆਂ ਇਕ ਵਾਰ ਫਿਰ 'ਲੜਨ ਦੀ ਲੌੜ' ਨੂੰ ਕਾਵਿਕ-ਨਿਆਂ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ:

> ਅਸੀਂ' ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਯੁੱਧ ਨਹੀਂ' ਕੀਤਾ ਤੈਰੇ ਸਾਊ ਪੁੱਤ ਨਹੀਂ' ਹਾਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਉ'ਜ ਅਸੀਂ' ਸਦਾ ਸਾਊ ਬਣਨਾ ਲੌਚਦੇ ਰਹੇ ਹਾਂ। (ਸਤੇ

(ਸਾਡੇ ਸਮਿਆਂ ਵਿਚ, ਪੰਨਾ 21)

ਪਾਸ਼ ਨੇ 'ਲੜਾਈ ਤੋ' ਪਿਛੇ' ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਸਮਕਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਦੇ ਜਿਹਫ਼ ਰਾਜਸੀ ਮੁਹਾਵਰੇ ਵਿਚ ਬਿਆਨਣ ਦੀ ਰੂਚੀ ਛੱਡ ਕੇ ਸਮਕਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਜਮਾਰੀ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੱਣ ਤੋਂ ਆਲੋਚਨਾਤਮਿਕ ਦੇਗ ਨਾਲ ਸਭਿਆਚਾਰਕ ਚੇਖਣੇ ਵਿਚ ਰੱਖ ਕੇ ਸਾਹਿਤਕ ਮੁਹਾਵਰੇ ਵਿਚ ਮਾਨਵੀਂ ਸੰਦੇਖਣਾ ਸਹਿਤ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕੀਤਾ। ਉਸ ਦੀਆਂ ਇਸ ਕੋਟੀ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ 'ਜਿਧੇ ਕਵਿਤਾ ਖ਼ਤਮ ਨਹੀਂ' ਹੁੰਦੀ', 'ਮੈ' ਹੁਣ ਵਿਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹਾਂ', 'ਛੰਨੀ', 'ਚਿੜੀਆਂ ਦਾ ਚੰਬਾ', 'ਕਲਾਮ ਮਿਰਜ਼ਾ' ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਹਨ। ਉਸ ਨੇ ਸਭਿਆਚਾਰਕ-ਸਮਾਜਿਕ ਸਕਲਪਾਂ ਨੂੰ ਪੂਨਰ ਪਰਿਭਾਸ਼ਤ ਹੀ ਨਹੀਂ' ਕੀਤਾ ਸਗੋਂ ਰੰਜ਼ਾਨਾ ਜੀਵਨ ਦੀ ਨੀਚਸਤਾ, ਲਾਦਾਗੀ. ਬੇਰੁਖੀ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਸੇਵੇਦਨਸ਼ੀਲ ਅੱਖ ਨਾਲ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰਕੇ, ਸਮਾਤੀ ਨਜ਼ਰੀਏ ਤੋਂ ਇਸ ਵੱਗ ਨਾਲ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕੀਤਾ ਹੈ ਕਿ ਪਾਣਕ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਵਰਤਮਾਨ ਸਥਿਤੀ ਦਾ ਬੰਧ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ :

> ਛੇਨੀ ਤਾਂ ਛੇਨੀ ਹੋਈ ਪਰ ਗੁੱਡੀਏ ਤੇਰੇ ਗੀਤਾਂ ਨਾਲ ਤੇਰੇ ਵੀਰ ਨੂੰ ਬੇਨੀ ਨਹੀਂ: ਲੱਭਣੀ ਉਸ ਨੂੰ ਤਾਂ ਮਾਰ ਜਾਏਗਾ ਬਾਬਲ ਦੀ ਘੱਟ ਜ਼ਮੀਨ ਦਾ ਪਰਛਾਵਾਂ

(ਸਾਡੇ ਸਮਿਆਂ ਵਿਚ, ਪੰਨਾ 16)

ਜਾਂ ਚਿੜੀਆਂ ਦਾ ਚੈਥਾ ਉੱਡ ਕੇ ਕਿਤੇ ਨਹੀਂ ਜਾਵੇਗਾ ਐੱਥੇ ਹੀ ਉਰ੍ਹੇ ਪਰ੍ਹੇ ਬੈਨਿਆਂ ਤੋਂ ਘਾਰ ਖੌਤੈਗਾ

(ਸਾਡੇ ਸਮਿਆਂ ਵਿਦ, ਪੰਨਾ 19)

ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ ਦਾ ਵੱਡਾ ਹਿੱਸਾ 'ਲੜਾਈ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਅਤੇ 'ਦਰਮਿਆਨ' ਦੇ ਪੜਾਅ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਸ਼ਾਂਚ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜਾਂ ਫਿਰ ਪਹਿਲਾਂ ਵਾਲੀ ਪਹਿਚਣਾ ਨੂੰ ਕਾਇਮ ਰੱਖਣ ਲਈ ਸੂਰ ਉੱਥੇ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ । ਸਥਿਤੀ ਦਾ ਅਜੀਫ਼ ਵਿਰੋਧਾਰਾਸ ਪੈਂਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਾਇਮ ਰੱਖਣ ਲਈ ਸੂਰ ਉੱਥੇ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ । ਪਰ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਉਸ ਦੀ ਤਿੱਖੀ ਸੂਰ ਵਿਚ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਜਾਰੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਕਵਿਤਾ 'ਵਾਧੂ ਨਾਅਕਾਂ ਲੱਗਣ ਲੱਗ ਪੈਂਦੀ ਹੈ । ਇਸੇ ਕਾਰਨ ਆਹਿਸਤਾ ਆਹਿਸਤਾ ਸਾਰੇ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਕਾਵਿ-ਪ੍ਰਵਿਭਾ ਖੀਣ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ । ਪਰ ਧਾਸ ਸਵੇ-ਪੜਚੋਲ ਕਰਦਿਆਂ ਨਵੇਂ ਬਚਾਬ ਨੂੰ ਪਕਤਦਿਆਂ ਖੁੜ ਨਵੇਂ ਜਿਰਜਟਾਤਮਿਕ ਪਸ਼ਾਰਾਂ ਨੂੰ ਸਾਹਮਣੇ ਲਿਆਉਂਦਾ ਹੈ । ਸਮੇਂ ਦੇ ਗੇੜ ਨਾਲ ਪੰਜਾਬ ਦੀ ਰਾਜਸੀ ਪ੍ਰਸਤਿਤੀ ਚਦਲ ਜਾਂਦੀ ਹੈ । ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਅੰਦਰ ਪ੍ਰਖਦੀ ਬੇਚੈਨੀ, ਫਿਰਕੂ ਤਾਕਤਾਂ ਦੀ ਵਾਹਨ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ । ਇਸ ਸਮੇਂ ਉਸ ਨੇ 'ਧਰਮ ਦੀ ਦਸ਼ਾ ਲਈ ਬਿਨੋ-ਪੱਤਰ' ਵਰਗੀ ਸ਼ਬਾਰਬ ਦੇ ਬਹੁ-ਪਸ਼ਾਰੀ ਵਿਸ਼ੇ ਨੂੰ ਈਮਾਨਦਾਰੀ ਨਾਲ ਪਕਤਨ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਅਤੇ ਅਜੇਕੇ ਚਟੇਤੀ ਪੂਰਨ ਮਾਹੌਲ ਦੇ ਵਿਚ ਵੰਗਾਰ ਪਾਉਂਦੀ ਨਜ਼ਮ 'ਸਭ ਤੋਂ ਖ਼ਤਰਨਾਕ' ਲਿਖੀ, ਜਿਸ ਦੇ ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਅੰਸ਼ ਉਸ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਤੋਂ 'ਭਾਅਦ ਹੋਰ ਦੀ ਅਰਥਵਾਨ ਹੈ ਹਾਏ ਹਨ :

> ਸਭ ਤੋਂ ਖ਼ਤਰਨਾਕ ਉਹ ਚੈਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜੋ ਹਰ ਕਤਲ ਕਾਂਡ ਦੇ ਬਾਅਦ ਸੁੰਨੇ ਹੋਏ ਵਿਗੜਿਆਂ ਵਿਚ ਚੜ੍ਹਦਾ ਹੈ ਪਰ ਤੁਹਾਡੀਆਂ ਅੱਖਾਂ ਨੂੰ ਮਿਰਚਾਂ ਵਾਂਗ ਨਹੀਂ ਲੜਦਾ ਹੈ।

> > (ਲਵਾਂਗੇ ਸਾਥੀ, ਪੰਨਾ 97)

ਪਾਹ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਸਮੁੱਚੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਤੋਂ ਹੀ ਆਪਣੇ ਚੁਣੇ ਵਿਸ਼ੇ ਅਤੇ ਵਿਸ਼ਿਆਂ ਦੇ ਨਿਭਾਅ ਕਾਰਨ ਵੱਖਰੀ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਸਗੋਂ ਇਹ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ ਤੋਂ ਵੀ ਪਾਰ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਸ਼ਾਇਦ ਉਸਦਾ ਕਲਾਤਮਿਕ ਸੰਗਠਨ ਜਿੰਮੇਵਾਰ ਹੈ। ਕਵੀ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਮਿਆਰ ਸਮਕਾਲੀ ਸਥਾਰਥ ਦੀ ਸਥਿਤੀ ਦਾ ਅਨੁਭਵ, ਸਮਝ, ਕਾਵਿ-ਪਰੰਪਰਾ ਤੋਂ ਪਕੜ, ਕਈ ਦੇ ਜੀਵਨ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਦੇ ਸਿਰਜਣਾਤਮਿਕ ਜੰਬਮੇਲ ਤੋਂ ਉਤਪੰਨ ਹੋਏ ਕਲਾਤਮਿਕ ਸੰਗਠਨ ਵਿਚ ਨਿਹਿਤ ਹੈ। ਸੋ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਕਲਾਤਮਿਕ ਸੰਗਠਨ ਦਾ ਅਧਿਐਨ ਲਾਹੌਵਦ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਪਾਸ਼ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਦਾ ਰੂਪਾਤਮਿਕ ਕਰਨ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰਰਵਕਾਲੀ, ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਤੋਂ ਨਿਵੇਕਲਾ ਹੈ। ਪਾਸ਼ ਨੇ ਆਪਣੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਉਸ ਦੇ ਆਪਣੇ ਸਥਦਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ੈਦੇਸ਼ਮਈ ਸੰਬਧਨ.

ਬਰਤੀ ਦੀ ਜੁਗਤ ਵਰਤੀ ਹੈ। ਕੁਝ ਆਲੱਚਕ ਉਸ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਅਤੇ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਲੱਛਣ ਭਾਸ਼ਨੀ ਸੰਵਾਦ ਨਿਰਧਾਰਤ ਕਰਦੇ ਹਨ 1 ਪਰ ਮੈਂ ਉਸ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਦੇ ਗਠਨ ਨੂੰ 'ਬਿਉਰਮੀ ਗਠਨ' ਦਾ ਨਾਂ ਦਿੰਦਾ ਹਾਂ। ਉਹ ਆਪਣੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਭਾਸ਼ਨੀ ਸੰਬਧਨ ਤੋਂ ਤੁਰੰਤ ਬਾਅਦ ਸਮੇਂ ਸਿਆਂ ਦਰ ਸਮੇਂ ਸਿਆਂ ਪਰ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸਮੇਂ ਸਿਆਵਾਂ ਦੇ ਤਾਰਕਿਕ ਵਿਵੇਕ ਨੂੰ ਕਾਵਿਕ-ਨਿਆਂ ਵਿਚ ਬਣਾ ਕੇ ਅੰਤਿਮ ਸਤਰਾਂ ਵਿਚ ਸਿੱਧ ਕਰਨ ਦੇ ਅੰਦਾਜ਼ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਸਮੇਂ ਸਿਆਵਾਂ ਦਾ ਇਕੇ ਇਕ ਹੱਲ ਹੀ ਬਰਦਾ ਹੈ, ਜੋ ਉਸ ਦੀ ਇੱਡਾ ਅਨੁਕੂਲ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੀਆਂ 'ਸੱਚ', 'ਦੋ ਤੋਂ ਦੀ ਰੰਨ', 'ਮੇਰਾ ਹੁਣ ਹੱਕ ਬਣਦਾ', 'ਉਡਦਿਆਂ ਬਾਜਾਂ ਮਗਰ', 'ਮੈਨੂੰ ਚਾਹੀਦੇ ਹਨ ਕੁਝ ਸ਼ੌਲ' ਆਦਿ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਇਹ ਬਿਉਰਮੀ ਗਠਨ ਵਰੇਕੇ ਉਜਾਗਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਕਲਾਤਮਿਕ ਸਮਰੱਥਾ ਬਿੰਬ ਸਿਰਜਣਾ ਵਿਚ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਬਿੰਬਾਂ ਵਿਚ ਸੌਚਣਾ ਹੀ, ਕਵਿਤਾ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਨੇ ਮੱਪਕਾਲੀਨ ਜੀਵਨ ਜਾਂਚ ਦੇ ਅਨੁਭਵ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤ ਬਿੰਬਾਂ ਨੂੰ ਤਿਆਹਵਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਸੀ। ਪ੍ਰਯੋਗਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਤਾਂ ਸੂਚੇਤ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਕਹਿਰੀ, ਖਾਸ ਕਰਕੇ ਮਸੀਨੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤ ਬਿੰਬਾਂ ਦੀ ਚੋਣ ਕਰਦੀ ਸੀ। ਪਰੈਤੂ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ ਦਾ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਲੱਛਣ ਪੇਂਡੂ ਪਿਛੜਕ ਅਤੇ ਖਾਸ ਕਰਕੇ ਕਿਸਾਨੀ ਅਨੁਭਵ ਹੋਣ ਕਾਰਣ ਉਸ ਦੇ ਬਿੰਬ ਵੀ ਕਿਸਾਨੀ ਜੀਵਨ ਜਾਂਚ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤ ਸਨ। ਇਹ ਕਹਿਣਾ ਅਤਿਕਥਨੀ ਨਹੀਂ ਹੋਵੇਗਾ ਕਿ ਪਾਸ ਦੀ ਕਾਵਿਕ ਸਮਰੱਥਾਂ ਦਾ ਭੇਂਦ ਉਸ ਦੇ ਮੁੱਖਿਕ ਬਿੰਬ ਸਿਰਜਣ ਵਿਚ ਹੈ। ਪਾਸ ਨੇ ਪਰੈਪਰਿਕ ਬਿੰਬ ਵਿਧਾਨ ਦੀ ਥਾਂ ਕਿਸਾਨ ਦੇ ਰੌਜ਼ਾਨਾ ਜਨਜੀਵਨ ਵਿਚੋਂ ਬਿੰਬ ਚੁਣੇ ਸਨ। ਉਸ ਦੀ ਬਿੰਬ ਸਿਰਜਣਾ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਲੱਛਣ ਬਿੰਬਾਂ ਨੂੰ ਵਿਰੋਧ ਜੁੱਟਾਂ ਵਿਚ ਸਿਰਜਣਾ ਹੈ:

ਕਾਮਰੇਡ ਬੁਰਜੁਆਜੀ ਜਾਣਦੇ' ਸ਼ੁਰਾਬ ਵਾਂਗ ਪੁਰਾਣੀ ਹੋ ਗਈ ਤੇ ਅਸੀਂ' ਮਾਸ ਦੇ ਟਕੜੇ ਵਾਂਗ

(ਸਾਡੇ ਸਮਿਆਂ ਵਿਚ, ਪੰਨਾ 69)

ਇਸ ਕਾਵਿ ਟੋਟੇ ਵਿਚ ਵਰਤੇ ਗਏ ਦੇਨਾਂ ਬਿੰਬ ਸਾਡੇ ਚਿਰਾਂ ਤੋਂ' ਅਨੁਭਰ ਅਧੀਨ ਆਉਂਦੇ ਹਨ ਪਰ ਇਸ ਕਾਵਿ ਟੋਟੇ ਵਿਚ ਸ਼ਰਾਬ ਅਤੇ ਮਾਸ ਨੂੰ ਇਕ ਦੂਜੇ ਦੇ ਤਣਾਓ ਵਿਚ ਇਸ ਮੈਲਿਕ ਢੰਗ ਨਾਲ ਬੀੜਿਆ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਕਾਵਿ ਤਕਨੀਕ ਤੋਂ ਨਵਾਂ ਅਰਥ ਸੰਚਾਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪਾਸ਼ ਦੇ ਕਿਸਾਨੀ ਜੀਵਨ ਵਿਚੋਂ ਲਏ ਗਏ ਕੁਝ ਹੌਰ ਬਿੰਬਾਂ ਦੀ ਖੂਬਸੂਰਤੀ ਇਉਂ' ਹੈ:

ਰੋਜ਼ ਹੀ ਬਲਦਾਂ ਦਿਆਂ ਬੁੱਟਾਂ 'ਚ ਤਰਦਾ ਹੈ ਤੂੜੀ ਦੇ ਮੌਟੇ ਟੰਡਲਾਂ ਦਾ ਸਹਿਮਿਆ ਸੁਆਦ ਜਿਵੇਂ ਬੀਮਾਰੀ ਨਾਲ ਮਹੀ ਹੋਈ ਪਾਲਤੂ ਕੁਕੜੀ ਦੀ ਦਾਲ ਸੰਘ 'ਚ ਫਸਦੀ ਹੈ।...

(ਉੱਡਦੇ ਬਾਜ਼ਾਂ ਮਗਰ, ਪੰਨਾ...)

ਬਹੁਤ ਛੇਤੀ ਭੁੱਲ ਜਾਏਗਾ, ਪੁਰਾਣੇ ਢਾਬੇ ਦਾ ਨਵਾਂ ਨੌਕਰ ਆਪਣੀ ਮਾਂ ਦੇ ਸਦਾ ਹੀ ਧੁਤ ਮੈਲੇ ਰਹਿਣ ਵਾਲੇ ਪੌਣੇ ਦੀ ਮਿੱਨੀ ਮਹਿਰ !

(ਸਾਡੇ ਸਮਿਆਂ ਵਿਚ, ਪੰਨਾ 31)

ਾਸ਼ ਦੇ ਬਿੰਬ ਸਿਰਵ ਬਿੰਬ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੇ ਸਗੋਂ ਕਈ ਵਾਰ ਬਿੰਬ ਅੱਗੇ ਹੋਰ ਮਨੱਭਾਵਾਂ ਨੂੰ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕਰਦੇ ਹੋਏ, ਮੁੱਢਲੀ ਗੱਲ ਨੂੰ ਪੁਸ਼ਟ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਪਾਬ ਨੇ ਪੰਜ ਗਿਆਨ ਦਿੰਦਹੀਆਂ ਆਧਾਰਿਤ ਦਿਸ਼ ਬਿੰਬ, ਸ੍ਵਣ ਬਿੰਬ, ਸੁਆਦ ਬਿੰਬ, ਗੋਧ ਬਿੰਬ ਅਤੇ ਸਪਰਸ਼ ਬਿੰਬ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਮਾਨਸਿਕ ਬਿੰਬਾਂ ਦਾ ਨਿਰਮਾਣ ਕੀਤਾ।

> ਅਸੀਂ ਉਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਕੁਝ ਵੀ ਨਹੀਂ ਚਾਹੁੰਦੇ ਜ਼ਿਵੇਂ ਸ਼ਰਾਬ ਦੇ ਮੁਕੱਦਮੇਂ 'ਹੋ' ਜ਼ਿਵੇਂ ਮੁਰਾਬ ਦੇ ਮੁਕੱਦਮੇਂ ਹੈਰੋ ਜ਼ਿਵੇਂ ਪਟਵਾਰੀ ਦਾ ਈਮਾਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜ਼ਾਂ ਜ਼ਿਵੇਂ 'ਆਤਰੀਏ ਦੀ ਕਸਮ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਅਸੀਂ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਾਂ ਆਪਣੀ ਤਲੀ ਤੇ ਕੋਈ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਸੱਚ ਜ਼ਿਵੇਂ 'ਗੁੜ ਦੀ ਪੱਤ 'ਰ ਕਣ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜ਼ਿਵੇਂ 'ਹੁੰੜ 'ਰ ਨਿਕੱਟਨ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਜ਼ਿਵੇਂ 'ਹੁੰੜ 'ਰ ਨਿਕੱਟਨ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਜ਼ੋਦੇ ਮੁਲਾਈ ਵਰਗੀ ਚੀਜ਼ ਹੋਂਦੀ ਹੈ।

> > (ਸਾਡੇ ਸਮਿਆਂ ਵਿਰ. ਪੰਨਾ 10)

ਪਾਸ਼ ਵਲੋਂ ਵਰਤੋਂ ਕਏ ਤਕਰੀਬਨ ਸਾਰੇ ਬਿੰਬਾਂ ਤੋਂ ਇਕ ਗੱਲ ਸਪੱਸ਼ਟ ਰੂਪ ਵਿਚ ਉਜਾਗਰ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਨੇ ਜੋ ਬਿੰਬ ਚੁਣੇ ਹਨ, ਉਹ ਉੱਚ ਸ਼ੁੱਣੀ ਦੇ ਅਨੁਭਵ ਅਧਨ ਆਉਂਦੇ ਹੀ: ਨਹੀਂ ਹਨ । ਉਹ ਕਿਸਾਨੀ ਜਾਂ ਮਜ਼ਦੂਰ ਸ਼ੁੱਣੀ ਦੇ ਖੇਤਰਾਂ ਦੀ ਵਸਤ ਹਨ । ਹੋਣਲ'/ਰੈਕਟੈਰੇਂਟਾਂ ਇਚ ਰੋਸਟੜ ਮੁਰਗੇ ਖਾਣ ਵਾਲੇ, ਘਰਾਂ ਦਿਆਂ ਖੁੱਡਿਆਂ ਨਾਲ ਮਰ ਗਈ ਮੁਰਗੀ ਦੀ ਦਾਲ ਨੂੰ ਅਣਚਾਹਿਆਂ ਘੁਣ ਬਾਰੇ ਕੀ ਅਨੁਭਵ ਕਰ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਪੋਣੇ ਦੀ 'ਸਿੱਠੀ ਮਹਿਤ' ਤਾਂ ਮੱਧ-ਵਰਗ ਦੇ ਇਹਨਾਂ ਵਿਚ ਚੌਟੀ ਖਾਣ ਵਾਲੇ ਵੀ ਮਾਨਣ ਤੋਂ ਅਸਮਰਥ ਰਹਿਣਗੇ। ਪਾਸ਼ ਕਿਸਾਨੀ ਜੀਵਨ ਦੇ ਅਨੁਭਵਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਮੌਲਿਕ ਇਕ ਵਿਧਾਨ ਨਾਲ ਅਭਿਵਿਆਕਤੀ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਮੁਕਾਬਲੇ ਨਕਸਲਭਾਤੀ ਕਾਵਿ ਵਿਚ ਕਿਸਾਨੀ ਜੀਵਨ ਦੇ ਬਿੰਬਾਂ ਦੀ ਬਹੁਤਾਤ ਸੀ। ਪਰ ਪਾਸ਼ ਨੇ ਤਾਂ ਮੌਲਿਕ ਬਿੰਬ-ਵਿਧਾਨ ਸਿਰਜਦਿਆਂ ਸਮੁੱਚੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਮੁਕਾਬਲੇ ਨਕਸਲਭਾਤੀ ਕਾਵਿ ਵਿਚ ਕਿਸਾਨੀ ਜੀਵਨ ਦੇ ਬਿੰਬਾਂ ਦੀ ਬਹੁਤਾਤ ਸੀ। ਪਰ ਪਾਸ਼ ਨੇ ਤਾਂ ਮੌਲਿਕ ਬਿੰਬ-ਵਿਧਾਨ ਸਿਰਜਦਿਆਂ ਸਮੁੱਚੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਨਵੀਂ ਸੰਵੇਵਨਾ ਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਕਰਵਾ ਦਿੱਤਾ ਹੈ।

ਪਾਸ਼ ਦੀ ਕਾਵਿ-ਸ਼ੈਲੀ ਦਾ ਖਰਵਾਪਣ ਵੀ ਨਿਵੈਕਲਾਪਨ ਰਖਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਖਰਵਾਪਣ ਉਸ ਦੇ ਪ੍ਰਚੰਡ ਜਮਾਤੀ ਨਫ਼ਰਤ ਵਿਚੋਂ ਉਰਮਦਾ ਹੈ। ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਆਮ ਲੱਛਣ ਮਧੁਰਤਾ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ ਨੇ ਪ੍ਰਚੰਡ ਗੱਜੇ ਅਧੀਨ ਖਰਵੇਪਣ ਨੂੰ ਅਪਣਾਇਆ। ਇਹੀ: ਸ਼ੰਲੀ ਉਸ ਨੂੰ ਬਾਕੀ ਕਾਵਿ ਤੋਂ ਨਿਖੇੜ ਦੇਂਦੀ ਹੈ। ਸਥਾਪਤ ਪ੍ਰਤੀਮਾਨਾਂ ਤੋਂ ਵਿਪਥਨ ਕਾਰਣ ਹੀ ਪਾਸ਼ ਦੀ ਸ਼ੌਲੀ ਪਰੰਪਰਿਕ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦੀ ਕਵੀਆਂ ਤੋਂ ਡਿੱਨ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਪਾਸ਼ ਨੇ ਨਵੇਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਰਚਨਾ ਕੀਤੀ ਜਾਂ ਘੱਟੋ ਘੱਟ ਸਾਹਿਤਕ ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਚ ਪਹਿਲਾਂ ਨਾ ਵਰਤੇ ਗਏ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਨਵੇਂ ਢੰਗ ਨਾਲ ਵਰਤੋਂ: ਕੀਤੀ ਹੈ। ਭ੍ਰਿਸ਼ਟ ਪ੍ਰਬੰਧ ਦੇ ਪੁਰਜ਼ਿਆਂ ਪ੍ਰਤੀ ਕਵੀ ਦੀ ਜਮਾਤੀ ਨਫਰਤ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਪੁਰਜ਼ਿਆਂ ਲਈ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਣੀ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਨਵੀਂ ਘਾਤਤ ਘੜਦੀ ਹੈ। ਜਿਵੇਂ ਲਾਲ ਪਗੜੀਆਂ ਵਾਲੇ ਆਲੰਗਕ, ਰਿਕਰ ਮੂੰਹੇ ਮੁਨਸ਼ੀ, ਹੁਕਮਰਾਨ ਔਰਤ, ਮੀਸਣਾ ਪਾਇਲਟ ਆਦਿ।

ਆਲਚੇਕ, ਸਰਕਰ ਸੂਹ ਸੁਹਰਮ, ਦੁਕਸਾਨ ਅਰਤ, ਸਮਾਦ ਪਾਦਣਨ ਆਦ। ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਵਿ ਦੇ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਲੰਛਣ, ਕਿਸਾਨੀ ਅਨੁਭਵ, ਰਾਜਸੀ ਵਿਸ਼ਾ, ਸਥਾਪਤੀ ਵਿਭੋਧੀ, ਅਮਨ ਦੀ ਬਾਂ ਹਿੰਸਾ, ਸਮਝੌਤੇ ਦੀ ਥਾਂ ਸੰਘਰਸ਼ ਆਦਿ ਨਿਖੇੜੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ । ਪਾਸ਼ ਨੇ ਸਥਾਪਤੀ ਵਿਰੋਧ ਨੂੰ ਕਿਸਾਨੀ ਪਿਛੌਕੜ ਵਿਚ ਇਸ ਢੰਗ ਨਾਲ ਪ੍ਰਸਕੁਤ ਕੀਤਾ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਦੇ ਕਾਵਿ-ਢਿੰਬਾਂ ਵਿਚ ਅਹਿੰਸਾ ਗਲਾਜ਼ਤ ਅਤੇ ਹਿੰਸਾ ਕੇਮਲ ਲਗਦੀ ਹੈ। ਨਿਰਸੰਦੇਹ ਕਿਹਾ ਜਾ ਸਵਾ-ਚਿੰਬਾਂ ਵਿਚ ਅਹਿੰਸਾ ਗਲਾਜ਼ਤ ਅਤੇ ਹਿੰਸਾ ਕੇਮਲ ਲਗਦੀ ਹੈ। ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਸੁਹਜ ਦੇ ਨਵੇਂ ਮਿਆਣ ਸਥਾਪਤ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਮਿਲਣ ਲਈ ਆਧੁਨਿਕ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੇ ਪਰੰਪਰਿਕ ਕਾਵਿ-ਬਾਸਤਰ ਦੇ ਪੁਰਾਣੇ ਕਜ਼ ਛੋਟੇ ਰਹਿ ਜਾਂਦੇ ਹਨ।

## 5. ਪਾਤਰ ਦੀ ਕਾਵਿ-ਯਾਤਰਾ

ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਤਰ ਸਮਕਾਲੀ ਸਾਹਿਤਕਾਰਾਂ ਵਿਚੋਂ ਉਭਰਿਆ ਹੋਇਆ ਨਾਂ ਹੈ। ਉਸ ਦਾ ਗ਼ਜਲ ਸੰਗ੍ਰਹਿ 'ਹਵਾ ਵਿਚ ਲਿਖੇ ਹਰਫ' 1979 ਵਿਚ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਲੋਕਾਂ ਸਾਹਮਣੇ ਆਇਆ। ਇਸ ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਦੀ ਆਮਦ ਨਾਲ ਹੀ ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਤਰ ਦੀ ਕਾਵਿ-ਸੰਵੇਦਨਾ ਦਾ ਚਰਚਾ ਸਾਹਿਤਕ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਹੋਣ ਲੱਗ ਪਿਆ। ਗ਼ਜ਼ਲ ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਕੋਲਾਜ਼ ਨਾਂ ਦੇ ਸੰਪਾਦਿਤ ਕਾਫਿ ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਵਿਚ ਉਸ ਦੀਆਂ ਨੇ ਖੁੱਲ੍ਹੀਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਛਪ ਚੁੱਤੀਆ ਸਨ। ਪਾਤਰ ਦੀ ਕਾਵਿ-ਯਾਤਰਾ ਨੂੰ ਸ਼ਮਝਣ ਲਈ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਮਹੱਤਵ ਹੈ।

ਪਾਤਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਨਜ਼ਮਾਂ ਵਿਚ ਸਮਝਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਦੇ ਇਕ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਅੰਗ ਰਾਜਸੀ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਜਿੱਥੇ ਤੌਰ ਤੇ ਮੁਖਾਰਿਕ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਵਿਚ ਉਹ ਆਪਣੀ ਹੁਣ ਦੇ ਦੌਰ ਦੀ ਗਜ਼ਲ ਰਚਨਾ ਦੇ ਉਲਟ ਜ਼ਿਆਦਾਤਰ ਸਮੂੰਹ ਨੂੰ ਸੰਬੰਧਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸਮੂੰਹ ਨੂੰ ਸੰਬੰਧਨ ਕਰਨਾ, ਪਾਤਰ ਦੀ ਪੀੜ੍ਹੀ ਦੇ ਕਵੀਆਂ ਦੀ ਇਕ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾ ਕਹੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਅਸਲ ਵਿਚ ਕਵੀ ਜਦੋਂ ਸਿੱਧੇ ਤੌਰ ਤੇ ਰਾਜਸੀ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਕਰਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਉਸ ਨੇ ਆਪਣੇ ਪੰਗਾਮ ਨੂੰ ਲੱਗਾਂ ਤਕ ਪਹੁੰਚਾਉਣਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਉਸ ਦਾ ਮੂਲ ਸੁਰ ਸਮੂੰਹ ਸੰਬੰਧਨੀ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੀ ਸਮੁੰਹ ਨੂੰ ਸੰਬੰਧਨ ਕਰਨ ਦੀ ਪ੍ਰਵਿਰਤੀ ਉਸ ਨੂੰ ਥੋੜ੍ਹਾਂ ਲਾਉਡ ਵੀ ਕਰ ਦਿੰਦੀ ਹੈ। ਪਰ ਸਮੂੰਹ ਨੂੰ ਸੰਬੰਧਨ ਕਰਨ ਨਾਲ ਸ਼ਾਇਰ ਅਤੇ ਨਜ਼ਮ ਦੇ ਪਾਠਕ ਵਿਚ ਇਕ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਭਾਵਕ ਜਿਹਾ ਰਿਸ਼ਤਾ ਸਥਾਪਿਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਰਿਸ਼ਤੇ ਕਾਰਨ ਪਾਠਕ ਅਰੇਤੇ ਹੀ ਕਵੀ ਦੇ ਭਾਵ-ਸੰਭਲ ਨਾਲ ਇਕ ਸੂਰ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਰਜੀਤ ਪਾਤਰ ਦੀ 'ਕੱਲਾਚ' ਵਿਚ ਛਪੀ ਪਹਿਲੀ ਹੀ ਨਜ਼ਮ 'ਪੱਛੋਂ ਤੇ ਪ੍ਰਰਵਈਆਂ' ਵਿਚ ਫਪੀ ਪਹਿਲੀ ਹੀ ਹਨਜ਼ਮ 'ਪੱਛੋਂ ਤੇ ਪ੍ਰਰਵਈਆਂ' ਵਿਚ ਖਪੀਲੀ ਸਤਰ ਹੀ ਇਉ' ਸੰਬੰਧਨੀ ਉਚਾਰ ਕਰਦੀ ਹੈ :

ਮੇਰੇ ਮੁਰਸ਼ਦ, ਮੇਰੇ ਮਕਤਬ, ਮੇਰੇ ਮਹਿਰਮ, ਮੇਰੇ ਯਾਰੋ ਮੈੰ\* ਇਸ ਸ਼ਗਨਾਂ ਭਰੀ ਪਰਭਾਤ ਆਪਣੇ ਮਾਤਮੀ ਸੰਧਿਆ ਜਿਹੇ ਚਿਹਰੇ ਸਣੇ ਹੀ ਆਣ ਪਹਿੰਚਾ ਹਾਂ।

ਚਲੋਂ ਯਾਰੋਂ ਕਿ ਹੁਣ ਇਹ ਚੌਕ ਛੱਡੀਏ ਕਿ ਹੁਣ ਇਹ ਚੌਕ ਚੁਰੱਸਤਾ ਨਹੀਂ ਹੈ।

<sup>ਪ</sup>ਉਪਰਲੇ ਕਾਵਿ-ਟੋਟਿਆਂ ਵਿਚ ਸ਼ਾਇਰ ਆਪਣੇ ਮਿੱਤਰ ਟੋਲੇ ਨੂੰ ਸੰਬੰਧਤ ਹੈਦਾ ਹੈ । ਉਸ ਦੇ

ਸੰਬੰਧਨ ਲਈ ਵਰਤੇ ਗਏ ਸ਼ਬਦਾਂ ਵਿਚ ਅਪਣੱਤ ਹੈ । ਵੇਸੇ ਆਮ ਤਾਂ ਇਹੀ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਆਤਮ-ਅਭਿਵਿਅਤਤੀ ਕਰਨ ਲੈਂਗਿਆਂ ਮਨੁੱਖ ਸਵੈ-ਸਿੰਧਨ ਕਰਦਾ ਹੈ । ਜਦੋਂ ਕਵੀ ਵਸਤੂ ਜ਼ਕਤ ਦੀ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਕਰਨ ਲੈਂਗਿਆਂ ਮਨੁੱਖ ਸਵੈ-ਸਿੰਧਨ ਕਰਦਾ ਹੈ । ਜਦੋਂ ਕਵੀ ਵਸਤੂ ਜ਼ਕਤ ਦੀ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਕਰਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਉਸ ਦਾ ਸੂਹ ਸਮੁੰਹ ਸੰਬੰਧਨ ਰੋਦਾ ਹੈ, ਇਸ ਦਾ ਸੰਬੰਧ ਕਵੀ ਦੇ ਕਲਾ ਪੂਰੀ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਤੋਂ ਉਪਜਦਾ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਕਿ ਕਵੀ ਦੇ ਸੰਸਾਰ ਪ੍ਰਤੀ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਤੋਂ ਉਪਜਦਾ ਹੈ । ਸੁਰੰਬਰ ਸਾਇਰ ਆਮ ਕਰਕੇ ਹੀ ਸਮੁੰਹ ਸੰਬੰਧਨੀ ਹੁੰਦੇ ਹਨ । ਜਦੋਂ ਕਿ ਰਹੱਸਵਾਦੀ ਕਵੀ ਜ਼ਿਆਦਾਤਰ ਆਤਮ ਸੰਬੰਧਨੀ ਰੁੱਚੀ ਅਮਨਾਉਂ ਦੇ ਹਨ। ਪ੍ਰਤੀਬੰਧ ਸ਼ਾਇਰ ਜੇ ਸਵੇ-ਸੰਬੰਧਨ ਦੀ ਜੁਗਤ ਕਰਤੇ ਵੀ ਤਾਂ ਅਖਰੀ ਤੌਰ ਤੇ ਉਹ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਸਮੁੰਹ ਲੋਕਾਂ ਅੰਗੇ ਦਿਕਬਾਲੀਆਂ ਅੰਦਾਜ਼ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ । ਅਜਿਹੀਆਂ ਇਕਬਾਲੀਆਂ ਅੰਦਾਜ਼ ਵਾਲੀਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ 'ਪੁਲ' ਤੋਂ 'ਘਰਰ ਘਰਰ' ਹਨ। ਸੂਰਜੀਤ ਪਾਤਰ ਆਪਣੀਆਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਦੇ ਕਜਨਕਾਲ ਸਮੇਂ 'ਪੁਲ' ਤੋਂ 'ਘਰਰ ਘਰਰ' ਹਨ। ਸੂਰਜੀਤ ਪਾਤਰ ਆਪਣੀਆਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਦੇ ਕਜਨਕਾਲ ਸਮੇਂ 'ਪੁਲ' ਤੋਂ ਦੇ ਪੁਸਾਣ ਮਿਲਦੇ ਹਨ।

ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਤਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੰਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਵਿਚ ਰਾਜਸੀ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਸਿੱਧੇ ਤੌਰ ਤੋਂ ਮੁਖ਼ਤਿਬ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸਮਕਾਲ਼ੀ ਤਾਜਸੀ ਸਥਾਰਥ ਵਿਚ ਦੇਸ਼ ਦੇ ਰਾਜਸੀ ਤੇਗ-ਮੰਚ ਤੇ ਘਟੀ ਘਟਨਾ 'ਨਵੇਂ ਪੰਜਾਬ' ਦੇ ਹੋਂ ਦਾ ਵਿਚ ਆਉਣ ਤੇ 'ਰੇਸ਼ਮਾ' ਦੇ ਨਾਂ ਕੀਤੀ ਨਜ਼ਮ 'ਪੈੱਛ ਅਤੇ ਪੁਰਦੀਆਂ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰਤੀਕਰਮ ਨੂੰ ਕਾਵਿਮਈ ਅੰਦਾਜ਼ ਵਿਚ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਕਵੀ ਨੇ ਇਸ ਨਜ਼ਮਾ ਵਿਚ 'ਰਾਜਸੀ ਨੌਤਾਵਾਂ 'ਵਲੋਂ ਆਪਣੇ ਹਿੱਤਾਂ ਦੀ ਪੁਰਤੀ ਲਈ ਬਣਾਏ ਗਏ 'ਨਵੇਂ ਪੰਜਾਬ ਨੂੰ 'ਢਾਈ ਨਦੀਆਂ ਦਾ ਪੰਜਾਬ ਐਨਾਨਿਆ ਹੈ। ਕਵੀ ਨੇ ਪੁਰਾਣੇ ਪੰਜਾਬ ਜਿਸ ਵਿਚ 'ਪੰਜ ਆਧ' ਵਗਦੇ ਸਨ, ਦੀ ਗੱਲ ਕਰਕੇ ਹੁਣ ਦੇ 'ਢਾਈ ਆਬ' ਵਾਲੇ ਪੰਜਾਬ ਨੂੰ ਅਸਕੀਕਾਰਿਆ ਹੈ। ਉਸ ਨੇ ਆਪਣੀ ਨਜ਼ਮ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਸੰਨ ਸੰਤਾਲੀ ਵਿਚ ਵੰਡੇ ਜਾਣ ਦੇ ਦੁਖਾਂਤ ਨੂੰ ਇਉਂ ਵਿਸ਼ੀਆ ਹੈ।

ਮੇਰਾ ਕਾਤਲ ਨਹੀਂ ਕੋਈ ਮੇਰੀ ਹੱਤਿਆ ਕਿਸੇ ਹੱਥੋਂ ਨਹੀਂ ਹੋਈ ਮੈਂ ਆਤਮਘਾਤ ਕੀਤਾ ਹੈ।

ਇਉਂ ਇਸ ਨਜ਼ਮ ਵਿਚ 'ਪਾਰਰ' ਨੇ 'ਨਵੇਂ' ਪੰਜਾਬ ਨੂੰ ਜ਼ੋਤਾਵਾਂ ਦਾ ਪੰਜਾਬ ਦੱਸਿਆਂ ਹੈ। ਆਪਣੇ ਪੁਰਾਣੇ ਪੰਜਾਬ ਜਿਸ ਵਿਚ ਪਾਰਿਸਤਾਨੀ ਪੰਜਾਬ ਵੀ ਸ਼ਾਮਿਲ ਸੀ, ਦੀ ਗੱਲ ਕਰਕੇ ਪਾਠਕਾ ਨੂੰ ਪੁਰਾਣੇ ਮੰਹ ਬਿੱਜੇ ਭਾਵ-ਮੰਤਲ ਨਾਲ ਬੰਨ੍ਹਿਆ ਹੈ। ਦੋ ਭਾਗਾਂ ਵਿਚ ਵੇਡੇ ਗਏ ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਨੂੰ ਜਦਾਂ ਸਮੇਂ ਦੀਆਂ ਹਕੂਮਤਾਂ ਆਪਸ ਵਿਚ ਲੜਨ ਮਰਨ ਲਈ ਉਕਸਾਉਂਦੀਆਂ ਹਨ ਤਾਂ ਸ਼ਾਇਰਾ ਇਸ ਦੁਬਿਧਾ ਨੂੰ ਇਉਂ ਪੁਰਾਣਾਉਂਦਾ ਹੈ:

ਕਦੀ ਜਦ ਦੇਸ਼ ਦੇ ਰਖਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਵਾਜ ਪੈਂਦੀ ਹੈ ਵਤਨ ਦੇ ਗਾਜ਼ੀਆਂ ਨੂੰ ਕੂਕ ਪੈਂਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਮੈਨੂੰ ਸਮਝ ਨਹੀਂ ਮੈਂ ਗਾਜ਼ੀ ਹਾਂ ਕਿ ਰਖਵਾਲਾ। ਮੈਂ ਕਿਸ ਦੇ ਬੱਲ ਨੂੰ ਮੰਨਾਂ ਦੋਹਾਂ ਦੇ ਬੱਲ ਮੇਰੀ ਮਾਤ ਬੱਲੀ ਦੇ

'ਨਵੇਂ' ਪੰਜਾਬ' ਤੇ ਲਿਖੀ ਗਈ ਇਹ ਕਵਿਤਾ ਅੱਜ ਹੋਰ ਵੀ ਸਾਹਬਕਤਾ ਰੱਖਦੀ ਹੈ। ਜਦੋਂ 'ਨਵਾਂ ਪੰਜਾਬ' ਮੁੜ ਵੰਡਿਆ ਜਾਣ ਵਾਲੀ ਆਪਸੀ ਤਣਾਉ ਵਿਚੋਂ ਦੀ ਲੰਘ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਸ਼ਾਇਰ ਹੁਣ ਵੀ ਚੁੱਪ ਨਹੀਂ' ਰਿਹਾ । ਉਸ ਦਾ ਪੰਜਾਬ ਦੀ ਵਰਤਮਾਨ ਤ੍ਰਾਸ਼ਦਿਤ ਸਥਿਤੀ ਤੇ ਲਿਖਿਆ 'ਸਿਜੇਂਦੀ ਕੀਟੇ' ਇਥੇ ਨਹਮ ਦਾ ਅਕਾਲਾ ਸਾਤਾਮ ਹੈ '

> ਉਦੇ ਵਾਰਸ ਸ਼ਾਹ ਨੂੰ ਵੈਡਿਆ ਸੀ ਹੁਣ ਸ਼ਿਵ ਕੁਮਾਰ ਦੀ ਵਾਗੇ ਏ ਉਹ ਜ਼ਖ਼ਮ ਤੁਹਾਨੂੰ ਭੁੱਲ ਵੀ ਗਏ ਨਵਿਆ ਦੀ ਹੋ ਵੇਰ ਤਿਆਰੀ ਏ

ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ 'ਬੁੰਢੀ ਜਾਦੂਗਰਨੀ ਆਖਦੀ ਹੈ' ਨਜ਼ਮ ਵਿਚ ਪਾਤਰ ਨੇ ਰਾਜਸੀ ਯਥਾਰਥ ਦੀ ਅਤਿ ਕਰੂਰਤਾ ਨੂੰ ਪਾਠਕਾਂ ਦੇ ਸਾਹਵੇਂ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਨਜ਼ਮ ਦੀ 'ਬੁੱਢੀ ਜਾਦੂਰਰਨੀ' ਨੂੰ ਇਕ ਵਿਭੇਸ਼ ਰਾਜਸੀ ਚਿਹਰਾ ਵੀ ਮੰਨਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਅਜਿਹਾ ਕਰਨਾ ਨਰਮ ਦੀ ਅਰਥ ਵਿਸਥਾਰ ਕਰਨ ਦੀ ਸੀਮਾ ਤੇ ਕੋਰ ਲਾਉਣ ਦੇ ਬਰਾਬਰ ਹੈ। ਅਸੀਂ ਬੁੱਢੀ ਜਾਦੂਗਰਨੀ ਨੂੰ ਬੁਰਜੂਆ ਸਿਆਸਤ ਦਾ ਪ੍ਰਤੀਕ ਮੰਨਾਂਗੇ। ਜਿਆਸਤ ਵਿਚ ਜਿਹੜਾ ਵੀ ਸਥਾਪਤੀ ਵਿਰੁੱਧ ਆਵਾਜ਼ ਉਠਾਉਂਦਾ ਹੈ, ਉਸੇ ਨੂੰ ਦਬਾਉਣ ਦੀ ਰੱਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਪਹਿਲਾਂ ਦਬਾਉਣ ਲਈ 'ਬੁਰਕੀ' ਸੁੱਟੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਜੀ 'ਬੁਰਕੀ' ਨਾਲ ਆਵਾਜ਼ ਨਾ ਦਥੇ ਤਾਂ ਖੰਜਰ ਖੀਵਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਤੇਰੀ ਛਾਤੀ ਤੋਂ ਵੀ ਖੰਜਰ ਜਾਂ ਤਗ਼ਮਾ ਧਰ ਦਿਆਂਗੇ ਜੀਣ ਕੌਗਾ ਤਾਂ ਹੋ

ਜੋਹ ਜਗਾਤਾਰ ਤੇਰੀ ਵੀ ਹੱਤਿਆ ਕਰ ਜ਼ਿਆਂਗੇ।

ਸਪੱਖ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਸਥਾਪਤੀ ਆਪਣੀ ਵਿਰੋਧੀ ਆਵਾਜ਼ ਨੂੰ ਹਰ ਹੀਲੇ ਕੁਚਲਈ ਹੈ। ਉਹ ਖੰਜਰ ਨਾਲ ਵੀ ਕਤਲ ਕਰਦੀ ਹੈ, ਉਹ ਤਗਮੈਂ ਨਾਲ ਵੀ ਕਤਲ ਕਰਦੀ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਜਿਸ ਹਿੱਕ ਤੇ ਤਗਮਾ ਸਜਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਉਹ 'ਹਿੱਕ ਘੜੀ' ਬਣ ਕੇ ਰਹਿ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

'ਘਰਰ ਘਰਰ' ਨਜ਼ਮ ਵਿਚ ਕਵੀ ਨੇ ਆਤਮ ਇਕਬਾਲੀਆ ਬਿਆਨ ਵਿਚ ਅਖੌਤੀ '8-ਥੈਂਡ ਦੇ ਸ਼ਕਤੀਸ਼ਾਲੀ ਬੁੱਧੀਜੀਵੀਆਂ' ਤੇ ਤਿੱਖਾ ਵਿਅੰਗ ਕਸਿਆ ਹੈ। ਅਜੌਕੇ ਹੋਣੀਆਂ ਡਰਪੂਰ ਸਮੇਂ 'ਰਿਚ ਜਦੋਂ ਸਾਡੇ ਬੁਧੀਜੀਵੀਆਂ ਨੂੰ ਕੁਝ ਸੌਚਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ, ਉਦੋਂ 'ਉਹ ਬੱਸ ਏਹਰੇ' ਓਧਰੇ' ਮੰਗ ਪਿਨ ਕੇ ਗੁਹਾਰਾ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ। ਬੁੱਧੀਜੀਵੀ ਵਰਗ ਆਪਣੇ ਵਲੋਂ ਮੁਤੰਤਰ ਸੌਚਣ ਦੀ ਬਾਂ ਬੁਰਸੁਆ ਜਿਚਰ ਸਾਧਨਾਂ ਦਾ ਗੁਲਾਮ ਬਣਦਾ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਬੁਧੀਜੀਵੀ ਆਪਣੇ ਇਕਬਾਲੀਆ ਬਿਆਨ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਸ਼ਿਕਾਸ਼ ਦੇ ਗੁਲਾਮ ਹੋ ਜਾਣ ਨੂੰ ਇਉਂ ਮੈਨਦਾ ਹੈ :

ਮੇਰੇ 'ਚੌਂ ਨਹਿਰੂ ਵੀ ਬੋਲਦਾ ਹੈ ਮਾਓ ਵੀ ਕਿਸ਼ਨ ਵੀ ਬੋਲਦਾ ਹੈ ਕਾਮੂ ਵੀ ਵਾਇਰ ਆਫ਼ ਅਮੇਰਿਕਾ ਵੀ ਬੀ. ਬੀ. ਸੀ. ਵੀ ਮੇਰੇ 'ਚ ਬਹੁਤ ਕੁਝ ਬੋਲਦਾ ਹੈ ਨਹੀਂ ਬੋਲਦਾ ਨਾਂ ਬੱਚ ਮੈਂ' ਨਹੀਂ' ਬੋਲਦਾ

ਪਾਤਰ ਨੇ ਇਸ ਨਜ਼ਮ ਵਿਚ ਬੁਧੀਜੀਵੀਆਂ ਵਲੋਂ ਹਾਲਤਾਂ ਦਾ ਸਹੀ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਕਰ ਕੇ ਸੋਧ ਦੇਣ ਵਿਚ ਅਸਫਲ ਰਹਿਣ ਉੱਪਰ ਥਾਂ ਪੁਰ ਥਾਂ ਵਿਅੰਗ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਇਹ ਅਖੌਤੀ ਬੁਧੀਜੀਵੀ 'ਬੇ-ਹਮਲ' ਤੀਵੀਂ ਸਰਾਣੇ ਲਿਖ ਕੇ ਰੱਖਦੇ ਹਨ :

> ਜੋ ਪੁੱਤਰ ਜ਼ੀਮਆ ਤਾਂ ਉਸ ਦਾ ਨਾਂ ਰਾਹੁਲ ਰੱਖੀ' ਜੇ ਸੀ ਜ਼ੀਮੀ ਤਾਂ 'ਮੈਨਾਵਤੀ'

ਅਖੇਤੀ ਬੁੱਧੀਜੀਦੀਆਂ ਤੇ ਇਸ ਤੋਂ 'ਵੱਡਾ ਵਿਅੰਗ ਹੋਰ ਕੀ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਆਪਣੇ ਦਲੋਂ ਕੋਈ ਸੇਧ ਨਾ ਹੁੱਣ ਕਰ ਕੇ ਬੁੱਧੀਸੀਵੀ ਕਈ ਫਲਸਫਿਆਂ ਦਾ 'ਕੋਲਾਜ਼' ਭਾਵ ਮਿਲਗੋਭਾ ਬਣ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਸੇ ਲਈ ਉਸ ਨੂੰ ਕੁਝ ਸੁੱਝਦਾ ਨਹੀਂ। ਉਹ ਲੱਕਾਂ ਨੂੰ ਸੱਚ ਦੱਸਣ ਦੀ ਬਜਾਏ ਹਵਾ ਵਿਚ ਕਲਵਾਜ਼ਾਂ ਮਾਰਦੇ ਵਿਰਦੇ ਹਨ:

> ਸਹੀ ਦੁਸ਼ਮਣ ਦੀ ਤਲਾਸ਼ ਕਰੋ ਹਰੇਕ ਆਲਮਗੀਰ ਔਰੰਗਜ਼ੇਬ ਨਹੀਂ ਹੈਦਾ

'ਇਕ ਦਰਿਆਂ ਨਾਮੀ ਨਜ਼ਮ ਜੋ 'ਭਾਰਤ ਸਰਕਾਰ ਸੇਵਾ ਹਿਤ' ਹੈ, ਵਿਚ ਸ਼ਾਇਰ ਨੇ ਸਾਇਰ, ਹਵਾ ਅਤੇ ਦਰਿਆਂ ਨੂੰ ਕਾਰਜਾਂ ਦੀ ਸਮਾਨਤਾ ਕਾਰਨ ਇਕ ਰੂਪ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ। ਦੇਸ਼ ਦੀ ਨੁੰਖਿਆ ਦੇ ਗੰਕ ਰਿਹਾੜੇ ਨੂੰ ਰਾਜ਼ਸ਼ੀ ਤੌਰ ਤੇ ਭੰਡਿਆ ਹੈ। ਬੁਰਮੁਆ ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਗਾਂਧੀਵਾਦੀ ਸ਼ਾਂਤੀ ਦੇ ਅਰਥ ਦੱਸੇ ਹਨ। ਅਮਨ ਸ਼ਾਂਤੀ ਅਸਲ ਵਿਚ ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤ ਵਲੋਂ ਆਪਣੇ ਰਾਜ਼ ਨੂੰ ਲਿਨਾਂ ਕਿਸੇ ਵਿਰੋਧ ਦੇ ਬਲਾਉਣ ਦਾ ਨਾਂ ਹੈ। ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤਾਂ ਵਲੋਂ ਆਪਣੇ ਵਿਰੋਧ ਵਿਚ ਉਠਦੀ ਹਰ ਆਵਾਜ਼ ਨੂੰ ਅਮਨ ਸ਼ਾਂਤੀ ਲਈ ਖ਼ਤਰਾ ਐਲਾਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਅਮਨ ਸ਼ਾਂਤੀ ਕਾਇਮ ਰੱਖਣ ਲਈ ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤਾਂ ਆਪਣੀ ਵਿਗੋ ਕਾਇਮ ਰੱਖਣ ਲਈ ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤਾਂ ਆਪਣੀ ਲੱਠਮਾਰ ਸਕਤੀ ਰਾਜ਼ ਮਸ਼ਮਿਰੀ ਦੁਆਰਾ 'ਹਿੰਜਾ' ਨੂੰ 'ਅਹਿੰਸਾਵਾਦੀ' ਹੁੰਦੇ ਹੋਏ ਵੀ ਹਿੰਸਾਮਈ ਦੇਗ ਦੁਆਰਾ ਦਬਾਉਂਦੇ ਹਨ। ਸਬਾਪਤੀ ਵਿਚ ਭਾਈਵਾਲ 'ਅਹਿੰਸਾਵਾਦੀ' ਲੱਕਾਂ ਦੀ ਅਮਨ ਸ਼ਾਂਤੀ ਦੇ ਆਸਲ ਅਰਬਾਂ ਨੂੰ ਸ਼ਾਇਰ ਨੇ ਅਨੇਕ ਵਿਰੋਧ ਬਿੰਬਾਂ ਦੁਆਰਾ ਜ਼ਿਜੀ ਦੇ ਜਾਂਦਰ ਕੀਤਾ ਹੈ:

ਅਮਨ ਸ਼ਾਂਤੀ ਸ਼ਾਇਦ ਆਤਮਾ ਦਾ ਸੌਣਾ ਹੈ ਜਦਬਿਆਂ ਦਾ ਮਰਨਾ ਹੈ ਆਦਮੀ ਦੀ ਥਾਂ ਉਤੋ ਬੁੱਤ ਦਾ ਉਸਰਨਾ ਹੈ ਕੋਕੋਂ ਵਾਲੇ ਬੂਟਾਂ ਲ ਸ਼ਾਂ ਉਤੇ ਤੁਰਨਾ ਹੈ ਰਾ ਹੈ ਮਰਕ ਨਾ ਹੋਵੇ ਕਾਵਿ ਦੇ ਉੱਪਰਲੇ ਕਾਵਿ-ਟੋਟੇ ਵਿਚ ਸਾਇਰ ਨੇ ਅਖੇਤੀ 'ਅਹਿੰਸਾਵਾਦੀਆਂ' ਦੀ 'ਅਮਨ ਸ਼ਾਂਤੀ' ਦੇ ਨਕਾਬ ਨੂੰ ਲੀਰੇ-ਲੀਰ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਸ਼ਾਇਰ ਨੇ ਨਿਤ ਵਾਪਰਦੇ ਕਰੂਰ ਯਥਾਰਥ ਦਾ ਪ੍ਰਤੇਖਣ ਕਰਵਾਇਆ ਹੈ। 'ਕੋਰੇ ਵਾਲੇ ਬੂਟ ਪਾ ਕੇ ਲਾਸ਼' ਤੇ ਤੁਰਨਾ' ਆਦਮੀ ਦੀ ਬਾ ਬੁੱਤ ਦਾ ਉਸਰਨਾ' ਗੱਲੀ ਵਿੱਨੀ ਹਿੱਕ ਵਿਚ ਲਗੂ ਵਾਗ ਚੁੱਪ ਦਾ ਸਿੰਮਦਾ' ਅਸਲਾਂ ਨਵੇਂ ਬਿੰਬ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਵਰਤੋਂ 'ਦੁਆਰਾ ਪਾਤਰ ਨੇ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਇਸ ਨਜ਼ਮ ਦੀ ਬਿੰਬ ਸਿਰਜਟਾ ਨੂੰ ਮੁੜਾ ਪਾਤ ਸਿਰਸਟ ਵੇਲੇ ਪੜ੍ਹਨ ਸਮੇਂ ਕਰੂਣਾ ਉਪਜਦੀ ਹੈ।

ਆਧੁਨਿਕ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰ ਕੇ ਮੁੜ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ ਲਈ ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਤਖ ਨਿਰੇ ਨਵੇਂ ਬਿੰਬ੍/ਪ੍ਰਤੀਕਾਂ ਦੀ ਓਟ ਹੀ ਨਹੀਂ ਲੈਂਦਾ ਸਗੋਂ ਉਹ ਇਤਿਹਾਸਕ-ਮਿਸ਼ਿਹਸਕ ਘਟਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਨਵੇਂ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸਮਸ਼ਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਦੀ ਕਰੂਰਤਾਂ ਨੂੰ ਸਾਹਮਣੇ ਖੜਾ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਤਿਹਾਸ ਦੀ ਰੁੜ੍ਹ ਹੋ ਚੁੱਕੀਆਂ ਰੁੜ੍ਹੀਆਂ ਤੋਂ ਨਵੇਂ ਅਰਥ ਲੈਣ ਦੀ, ਇਸ ਦਹਾਕੇ ਦੀ ਸਮ੍ਹੇਹ ਸੰਬੰਧਨ ਬਿਰਤੀ ਵਾਂਗ ਹੀ ਇਕ ਪ੍ਰਵਿਰਤੀ ਹੈ। ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਤਰ ਨੇ ਇਤਿਹਾਸ-ਮਿਸ਼ਿਹਾਸ ਵਿਚੋਂ ਪ੍ਰਧਤ ਰੁੜ੍ਹੀਆਂ ਨੂੰ ਆਧੁਨਿਕ ਯਥਾਰਥ ਬੰਧ ਨੂੰ ਪ੍ਰਧੇਕ ਕਰਨ ਹਿੱਤ ਵਰਤੋਂ ਵਿਚ ਲਿਆਦਾ ਹੈ।

> ਮੈੰ' ਕੁਰਸੀ ਵਿਚ ਚਿਣ ਹੋਇਆ ਹਾਂ ਕੁਰਸੀ ਵਿਚ ਚਿਣਿਆਂ ਪੁੱਤਰਾਂ ਨੂੰ ਸਾਹਿਬਜ਼ਾਦੇ ਕੌਣ ਕਰੇਗਾ

ਇਤਿਹਾਸ/ਮਿਥਿਹਾਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਬੰਲਤ ਅਰਥਾਂ ਤੋਂ 'ਅਰਥ ਉਲਣਾ ਕੇ ਨਵੇਂ' ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਵਰਤਣ ਲਈ ਸਾਹਸ ਦੀ ਲੋੜ ਤਾਂ ਪੈਂਦੀ ਹੀ ਪੈਂਦੀ ਹੈ, ਇਸ ਨਾਲ ਇਤਿਹਾਸ/ਮਿਥਿਹਾਸ ਦੀ ਸੋਝੀ ਹੋਣਾ ਵੀ ਬਹੁਤ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ, ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਅਨਰਥ ਹੋਣ ਦਾ ਖ਼ਤਰਾ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਰਰ ਇਤਿਹਾਸਕ-ਮਿਥਿਹਾਸਕ ਹਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਨਵੇਂ 'ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਵਰਤਣ ਵਿਚ ਸਵਲ ਰਿਹਾ ਹੈ :

> ਹੁਣ ਤਾਂ ਪਤਾ ਹੈ ਕਿ ਜੰਡ ਤੇ ਤਰਕਸ਼ ਸਾਹਿਬਾਂ ਨੇ ਨਹੀਂ ਸਮਿਆਂ ਨੇ ਟੈਗਿਆ ਸੀ

ਦਿਤਿਹਾਸ/ਮਿਧਿਹਾਸ ਵਿਚ ਵਾਪਰੀਆਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਸਮਵਾਲੀ ਸਮੇਂ ਨਾਲ ਮੌਚ ਦੇਣ ਦੀ ਕਾਵਿਕ ਜੁਗਤ ਪਾਤਰ ਨੇ ਬਾਖ਼ੂਬੀ ਵਰਤੀ ਹੈ। ਉਹ ਆਪਣੀ ਇਸ ਜੁਗਤ ਦੁਆਰਾ ਸਮਕਾਲੀ ਘਟਨਾ ਦੀ ਸ਼ਿਦਤ ਨੂੰ ਵਧਾਉਂਦਾ ਅਤੇ ਇਸ ਸ਼ਿਦਤ ਉੱਤੇ ਦਿਤਿਹਾਸ/ਮਿਬਿਹਾਸ ਤੋਂ ਮੌਹਰ ਲੁਆਉਂਦਾ ਹੈ।

> ਤੇ ਜਦੋਂ ਈਡੀਪਸ ਨੂੰ ਉਸ ਦੀ ਮਾਂ ਦੇ ਸੰਗ ਕਿਸੇ ਹੋਣੀ ਦੇ ਭਾਣੇ ਨੇ ਸੁਲਾਇਆ ਸੀ ਕਿਸੇ ਹਾਕਮ ਦੇ ਠਾਣੇ ਨੇ ਨਹੀਂ ਉਦੋਂ ਇਹ ਚੌਕ ਚੌਰਸਤਾ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਸੀ—

ਆਧੁਨਿਕ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਉਪਜੀਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ਾਲ ਅਰਥ ਵਿਸ਼ਤਾਰ ਦੀ ਸੰਭਾਵਨਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਪਾਤਰ ਦੀਆਂ ਅਨੋਕ ਅਰਬੀ ਨਜ਼ਮਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਨਜ਼ਮ ਚੌਕ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਦੇ ਉਸ ਦੀ ਆਖ਼ਰੀ ਭਰਸਨਾ ਵੀ ਹੈ। ਇਸ ਨਜ਼ਮ ਦਾ ਆਰੰਭ ਹੀ ਸਮੂੰਹ ਸੰਬੰਧਨੀ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੁਆਰਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ: ਚਲੌਂ ਯਾਰੋ ਕਿ ਹੁਣ ਇਹ ਚੌਕ ਛੱਡੀਏ ਕਿ ਹਣ ਇਹ ਚੌਕ ਚੌਰਸਤਾ ਨਹੀਂ ਹੈ

ਸਾਡੀ ਆਮ ਬੋਲ-ਚਾਲ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਚ ਚੌਕ ਅਤੇ ਚੌਰਸਤੇ ਨੂੰ ਇਕੋ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਵਰਤਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਇਸ ਨਜ਼ਮ ਵਿਚ ਕਵੀ ਨੇ ਚੌਕ ਅਤੇ ਚੌਰਸਤੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਨੂੰ ਅੰਡ-ਅੰਡ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਹੀ ਨਹੀਂ ਵਰਤਿਆ ਸਗੇਂ ਦੋਵੇਂ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਬੁਨਿਆਦੀ ਕਿਸਮ ਦਾ ਫਰਕ ਹੈ। ਉਹ ਇਸ ਚੌਕ ਨੂੰ ਛੱਡਣ ਦੀ ਸਲਾਹ ਦਿੰਦਾ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਹੁਣ ਇਹ ਚੌਕ ਚੌਰਸਤਾ ਨਹੀਂ ਰਿਹਾ, ਪਹਿਲਾਂ ਇਹ ਚੌਕ ਚੌਰਸਤਾਂ ਹੁੰਦਾ ਸੀ। ਨਜ਼ਮ ਦੇ ਪਾਠ ਤੋਂ ਸਾਨੂੰ ਚੌਕ ਅਤੇ ਚੌਰਸਤੇ ਵਿਚ ਫ਼ਰਕ ਦਾ ਪਤਾ ਚੌਲਦਾ ਹੈ :

> ਚਲੇ ਇਹ ਚੌਕ ਛੱਡੀਏ ਕਿਸੇ ਚੌਰਸਤੇ ਤੇ ਪੁੱਜੀਏ ਤੇ ਉਥੇ ਜਾ ਕੇ ਫਿਰ ਦੁਬਿਧਾ 'ਚ ਪਈਏ ਏਥੇ ਦੁਬਿਧਾ 'ਚ ਪੈਣਾ ਫੇਰ ਮੜ ਕੇ ਕੱਖ 'ਚ ਪੈਣਾ ਹੈ।

ਉੱਪਰਲੀਆਂ ਸੰਤਰਾਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ ਕਿ ਚੰਗਸੰਤੇ ਵਿਚੋਂ ਕਈ ਰਸਤੇ ਨਿਕਲਦੇ ਹਨ। ਮੁਨੁੱਖ ਕਿਧਰ ਨੂੰ ਜਾਵੇ, ਕਿਹੜਾ ਰਸਤਾ ਨੀਕ ਹੈ । ਇਸ ਦੀ ਚੋਣ ਕਰਨ ਸਮੇਂ ਮਨੁੱਖ ਦੁਬਿਧਾ ਵਿਚ ਗ੍ਰਸ਼ਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਚੇਰਸਤੇ ਵਿਚ ਜਾ ਕੇ ਦੁਬਿਧਾ ਗ੍ਰਸ਼ਤ ਹੋਣਾ ਸ਼ੁਭਾਵਿਕ ਹੈ, ਘਰ ਸਦ ਚੇਰਸਤੇ ਵਿਚੋਂ ਨਿਕਲੇ ਰਸਤਿਆਂ 'ਚੋਂ ਨੀਕ ਰਸਤੇ ਦਾ ਨਿਰਣਾ ਹੋ ਚੁਕਿਆ ਹੋਵੇਂ ਤਾਂ ਉਹ ਚੰਗਸਤੇ ਵਿਚੋਂ ਨਿਕਲੇ ਰਸਤਿਆਂ 'ਚੋਂ ਨੀਕ ਰਸਤੇ ਦਾ ਨਿਰਣਾ ਹੋ ਚੁਕਿਆ ਹੋਵੇਂ ਤਾਂ ਉਹ ਚੰਗਸਤਾ ਚੌਕ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਚੇਰਸਤੇ ਨੂੰ ਚੋਕ ਵਿਚ ਵਣਣ ਲਈ 'ਹਾਣੀਆਂ ਦੇ ਲਹੂੰ ਦੀ ਲੋੜ ਪੇਂ'ਦੀ ਹੈ। ਘਰ ਇਕ ਵਾਰ ਹਸਤੇ ਦਾ ਸਧੀ ਨਿਰਣਾ ਹੋ ਜਾਣ ਤੇ ਅੱਗੇ ਕੱਧ ਜਾਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਾਇਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਲੋੜਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਸੰਬੰਧਿਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਹੜੇ 'ਅਣਜਾਣਪੁਣੇ' ਵਿਚ ਹੀ ਕੋਈ ਰਾਹ ਚੁਣ ਲੈ'ਦੇ ਹਨ। ਸ਼ਾਇਰ ਆਖਦਾ ਹੈ ਕਿ ਜਦੋਂ ਹਾਲੇ ਰਸਤੇ ਦਾ ਨਿਰਣਾ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ ਤਾਂ ਮਾਸੂਮੀਅਤ ਵਿਚ ਕਿਸੇ ਵੀ ਰਸਤੇ ਚੱਲ ਪੈਣਾ ਨੀਕ ਸੀ। ਪਰ ਜਦੋਂ ਸਹੀ ਰਸਤੇ ਦਾ ਨਿਰਣਾ ਹੋ ਜਾਵੇਂ ਤਾਂ ਉਦੋਂ ਸਾਨੂੰ 'ਮਾਸੂਮੀਅਤ' ਦਾ ਦੇਗ ਨਹੀਂ ਕਰਨਾ ਚਾਹੀਦਾ :

ਹੁਣ ਮਾਸ਼ੂਮੀਅਤ ਕੀ ਹੈ ? ਸਾਈਡ ਪੱਜ਼ ਹੈ ਗੱਲ ਕਬੂਤਰ ਦਾ

ਕਿਉਂਕਿ ਹੁਣ ਤਾਂ ਸਹੀ ਰਸਤੇ ਦਾ ਨਿਰਣਾ ਹੋ ਗਿਆ ਹੈ। ਸ਼ਾਇਰ ਆਪਣੇ ਸਹੀ ਰਸਤੇ ਦੀ ਚੌਣ ਨੂੰ ਵਾਸ਼ਿਬ ਠਹਿਰਾਉਣ ਲਈ ਆਲੰ-ਦੁਆਲੇ ਨੂੰ ਜਾਣ ਲੈਣ ਦਾ ਦਾਅਵਾ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਆਪਣੇ ਇਸ ਦਾਅਵੇ ਨੂੰ ਇਉਂ ਬਿਆਨਦਾ ਹੈ:

> ਹੁਣ ਤਾਂ ਪਤਾ ਹੈ ਕਿ ਆਤਮਾ ਵੀ ਮਾਸ ਬਾਂਦੀ ਹੈ ਹੁਣ ਤਾਂ ਪਤਾ ਹੈ ਕਿ ਮਹਿਕ ਨੂੰ ਵੀ ਦੰਦ ਹੁੰਦੇ ਹਨ।

ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਕਵੀ ਵਿਰੋਧ ਬਿੱਖਾਂ ਰਾਹੀਂ ਆਪਣੇ ਅਲੰ-ਦੁਆਂਲੇ ਨੂੰ ਪੈਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸਾਡੀ ਅਜੌਕੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਬਾਰਾਬ ਦਾ ਪ੍ਰਤੱਖਣ ਖ਼ਤਸ ਹੈ ਚੁਕਿਆ ਹੈ। ਕਾਵਿਕ ਸ਼ੁਰੀਆਂ ਦੀ ਏਨੀਆਂ ਚੁੜ੍ਹ ਹੋ ਚੁੱਕੀਆਂ ਹਨ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਅਰਥ ਮੈਚਾਰ ਵੜ੍ਹ ਹੋ ਚੁੱਕਿਆ ਹੈ। ਕਾਦਿਕ ਦੁਰੀਆਂ ਦੀ ਨਵੇਂ ਅਰਥ ਮੈਚਾਰ ਵੜ੍ਹ ਹੋ ਚੁੱਕਿਆ ਹੈ। ਕਾਦਿਕ ਦੁਰੀਆਂ ਦੀ ਨਵੇਂ ਅਰਥ ਮੈਚਾਰ ਵੜ੍ਹ ਹੋ ਚੁੱਕਿਆ ਹੈ। ਕਾਦਿਕ ਦੁਰੀਆਂ ਨੂੰ ਉਲਟਾ-ਪੁਲਟਾ ਕਰ ਕੇ ਨਵੇਂ ਅਰਥ ਸਿਰਜਣ ਵੱਲ ਰੁਚਿਤ ਹੋ ਰਹੇ ਹਨ। ਇਤਿਹਾਸਾ-ਸਿਥਿਧਾਸ ਵਿਚੋਂ ਪ੍ਰਪਾਤ ਘਟਨਾਵਾਂ/ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਨਵੇਂ ਅਰਥ ਵਿਚ ਯਥਾਰਥ ਨਾਲ ਮੇਚ ਕੇ ਵਰਤਿਆ ਜਾ ਜਿਸ ਹੈ।

ਬਹੁਤ ਬਰਸ ਪਵਿਲਾਂ ਦਾ ਮੈਨੂੰ ਬਿਲੇ ਲਗਾ ਚੁੱਕਾ ਏ ਪਰ ਮੈਂ', ਬੇਕਿਰਕ ਜਲਾਦਾਂ ਦੇ ਮਨ ਅੰਦਰ ਉਸ ਮੌਹ ਸਦਕਾ, ਜੋ ਕਤਲ ਤੋਂ' ਪਿੱਛੇ ਜਾਗੇ ਜਿਵੇਂ' ਕਿਵੇਂ' ਅਜੇ ਤੱਕ ਸਾਸ ਵਿਰੋਲ ਰਿਹਾ ਹਾਂ—

ਉੱਪਰ ਲਿਖ਼ਤ ਕਾਵਿ-ਟੋਟੇ ਵਿਚ ਸਾਡੇ ਪ੍ਰਾਚੀਨ ਮਿਥਿਹਾਸ ਵਿਚ ਪੂਰਨ ਭਗਤਾ ਨੂੰ ਜਲਾਦਾਂ ਕਲੋਂ ਛੱਡ ਦੇਣ ਦੀ ਮਿੱਥ ਨੂੰ ਮੁੜ ਸਿਰਜਿਤ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਪਰ ਇਸ ਮੁੜ ਸਿਰਜਿਤ ਕਰਨ ਵਿੱਲੋਂ ਮਿੱਥ ਨੂੰ ਆਧੁਨਿਕਤਾ ਦੀ ਹਾਣੀ ਬਣਾਉਣ ਲਈ ਥੋੜ੍ਹਾਂ ਉਲਣਾ ਦਿੱਤਾ ਹੈ। 'ਮਰਨ ਤੋਂ ਬਾਅਦ' ਜਲਾਦਾਂ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਮੇਹ ਉਪਜਾਇਆ ਹੈ। 'ਕਤਲ ਹੋ ਜਾਣ ਪਿੰਡੇ' ਵੀ 'ਅਜੇ ਤੱਕ ਸਾਸ ਵਿਰੋਲਣਾ' ਕੋਈ ਪਹਾਭੇਤਿਕੀ ਗੱਲ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਸਗੋਂ ਪਾਤਰ ਦੀ ਸਮਕਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਸਿਥਿਧਾਸ ਦੀ ਅੱਖ ਰਾਹੀਂ ਮੁੜ ਵੜ ਕੇ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕਰਨ ਦੀ ਕਾਵਿਕ ਜੁਗਤ ਹੈ। ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਆਧੁਨਿਕ ਕਵੀਆਂ ਵਾਂਗ ਪਾਤਰ ਨੇ ਪ੍ਰਦੱਲਤ ਮੁਹਾਵਰਿਆਂ ਦੇ ਉਲਣ ਨਵੇਂ ਯੁੱਗ ਅਨੁਕੂਲ ਮੁਹਾਵਰੇ ਸਿਰਜਣ ਦੀ ਪ੍ਰਧਾਣੀ ਵਿਚ ਹਿੱਸਾ ਪਾਇਆ। ਉਸ ਨੇ ਲਿਖਿਆ ਹੈ:

ਕੰਧਾਂ ਦੇ ਕੰਨ ਚਾਹੁੰਦੇ ਨੇ ਅਸੀਂ' ਜੀਭ ਦੀ ਜਨ ਆਈਏ

ਲੱਕ ਮੁਹਾਵਰੇ ਅਨੁਸਾਰ ਕੰਧਾਂ ਦੇ ਵੀ ਕੈਨ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਦਾ ਸਿੱਧਾ ਅਰਥ ਨਿਕਲਦਾ ਹੈ ਕਿ ਕੰਧਾ ਦੇ ਕੰਨ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਪਰਦੇ ਵਾਲੀ ਗੱਲ ਕਰਦਿਆਂ ਬਹੁਤ ਜ਼ਿਆਦਾ ਸਾਵਧਾਨ ਰਹਿਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਸ਼ਾਇਰ ਇਥੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਅਰਥਾਂ ਨੂੰ ਹੀ ਵਿਸਥਾਰਦਾ ਹੈ ਕਿ 'ਕੰਧਾਂ ਦੇ ਕੰਨ' ਤਾਂ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਜੀੜ ਨਹੀਂ ਅਤੇ ਜੋ ਉਹ ਗੱਲ ਉਹਲ ਦੇਣ ਤਾਂ ਸਾੜੇ ਸਾਹਮਣੇ ਅਸਲੀਅਤ ਆ ਜਾਵੇਂ। ਇਹ ਅਸਲੀਅਤ ਸਾਡੇ ਹਣ ਦੇ ਸਾਪਦੇੜਾਂ ਨੂੰ ਪੂਰਨ ਰੂਪ ਵਿਚ ਉਲਣਾ ਪੁਲਣਾ ਦੇਵੇਗੀ ਕਿਉਂ ਜੇ ਅਸੀਂ ਹਾਕਮਾਂ ਦੇ ਨਾਇਕ ਜਾਂ ਨਿਆਂ-ਪਾਲਕਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਆਪਣੇ ਨਾਇਕ ਜਾਂ ਨਿਆਂ-ਪਾਲਕਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਆਪਣੇ ਨਾਇਕ ਜਾਂ ਨਿਆਂ-ਪਾਲਕ ਮੰਨੀ ਬੈਠੇ ਹਾਂ। ਪਰ 'ਕੰਧਾਂ' ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਅਸਲੀ ਇਤਿਹਾਸ ਦਾ ਪਤਾ ਹੈ, ਜਾਣਦੀਆਂ ਹਨ ਕਿ:

ਸ਼ਰਮਸਾਰ ਸਿਰ ਝੁਕੇ ਕਟਹਿਰੇ ਚੜ੍ਹਨ ਸ਼ਹਿਨਸ਼ਾਹ ਰਾਜੇ ਅਦਲੀ ਤੇ ਪਰੇਤ ਜੂਨ ਵਿਚ ਪੈ ਕੇ ਭਟਕਣ ਸੂਰਗ ਨਿਵਾਸੀ ਹਰ ਚਿੱਟੀ ਦਸਤਾਰ ਤੋਂ ਲੱਗਿਆ ਖ਼ਨ ਦਿਸੇਗਾ ਰੰਗ ਬਿਰੰਗਾ

'ਪਾਤਰ' ਦੀਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਵਿਚ ਵਿਰੋਧਾ ਭਾਸੀ ਸੱਤਰਾਂ ਦੀ ਵਰਤੋਂ' ਕੀਤੀ ਆਮ ਮਿਲਦੀ ਹੈ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਦੋ ਘਟਨਾਵਾਂ ਜਾਂ ਵਰਤਾਰਿਆਂ ਦਾ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਆਪਸੀ ਤੌਰ ਤੇ ਵਿਰੋਧ ਜੁੱਟਾਂ ਨੂੰ ਇਕ ਦੂਜੇ ਦੋ ਸਾਹਵੇਂ ਖੜ੍ਹਾ ਕਰ ਕੇ ਅਰਚਾਂ ਨੂੰ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਜਿਵੇਂ'—

> ਮੈਂ' ਇਸ ਸਗਨਾਂ ਭਰੀ ਖਰਭਾਤ ਆਪਣੇ ਮਾਤਮੀ ਸੈਧਿਆ ਜਿਹੇ ਚਿਹਰੇ ਸਣੇ ਆਣ ਪਹੁੰਚਾ ਹਾਂ ।

ਵਰਨਾ ਤਿਊਹਾਰ ਤੇ ਮੈਲੇ ਜਿਹੇ ਬਸਤਰ ਪਹਿਨ ਕੇ ਕੌਣ ਆਉਂਦਾ ਹੈ I

ਉਪਰਲੇ ਦੋਹਾਂ ਕਾਵਿਕ-ਟੋਟਿਆਂ ਵਿਚ ਦੋ ਵਿਰੋਧੀ ਵਰਤਾਰਿਆਂ ਨੂੰ ਇਕੱਠੇ ਵਾਪਰਦੇ ਦਿਖਾਇਆ ਹੈ । ਇਸ ਨਾਲ ਦੌਹਾਂ ਵਿਰੋਧੀ ਵਰਤਾਰਿਆਂ ਪਿੱਛੇ ਛੁਪੇ ਯਥਾਰਥ ਦੀ ਸੌਥੀ ਆਉਂਦੀ ਹੈ :

> ਜਦੋਂ ਮਾਂ ਨੂੰ ਖ਼ੂਨ ਦੀ ਲੋੜ ਸੀ ਮੈਂ ਕਿਤਾਰ ਬਣ ਗਿਆ

ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਬੇ-ਹਮਲ ਤੀਵੀਂ ਦੇ ਸਰ੍ਹਾਣੇ 'ਬੁੱਧੀਜੀਵੀ' ਪੱਤਰ ਰੱਖ ਦਿੰਦਾ ਹੈ :

ਜੇ ਪੁੱਤਰ ਜੈਮਿਆ ਤਾਂ ਉਸਦਾ ਨਾਂ ਰਾਹੁਲ ਰੱਖੀ' ਜੇ ਧੀ ਜ਼ੀਮੀ ਤਾਂ ਮੈਨਾਵੜੀ

ਇਕ ਹੋਰ ਵਿਸੰਗਤੀ ਨੂੰ ਪਾਤਰ ਨੇ ਇਉਂ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ :

ਤੇ ਜਾਂ ਲੂੰਬੜ ਨੂੰ ਚੋਣ ਨਿਸ਼ਾਨ ਲੇਲਾ ਮਿਲ ਗਿਆ—

ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਅਸੀਂ ਆਖ ਸਕਦੇ ਹਾਂ ਕਿ 'ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਤਰ' ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਖ਼ਲ੍ਹੀਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਵਿਚ ਸਮਕਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਦੇ ਅੰਗ ਰਾਜਸੀ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰਦਿਆਂ ਸਮੂੰਹ ਸੰਬੰਧਨੀ ਸੂਰ ਵਿਚ ਮਿਥਿਹਾਸਕ/ਇਤਿਹਾਸਕ ਵਰਤਾਰਿਆਂ ਨਾਲ ਸਬੰਧ ਜੰਡਦਿਆਂ ਵਿਰੋਧਵਾਸੀ ਵਿਅੱਗ-ਆਤਮਿਕ ਕਾਵਿਕ ਜੁਗਤਾਂ ਦੁਆਰਾ ਕਲਾਤਮਿਕ ਆਂਭਵਿਅਕਤੀ ਪ੍ਰਦਾਨ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਉਸ ਦੇ ਇਹੀ ਕਾਵਿ-ਵਿਥੇ ਬਦਲੀ ਰਾਜਸੀ ਧਥਾਰਥ ਦੇ ਸਨਮੁੱਖ ਗ਼ਸਲ ਕਾਵਿ-ਰੂਪ ਰਾਹੀਂ ਕੁਝ ਬਦਲੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਉਜਾਗਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ।

ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਤਰ ਨੇ ਖੁਲੀਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਤੋਂ ਖਾਅਦ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਲਿਖੀਆਂ। ਇਥੇਉਸ ਦੀ ਕਾਣਿ-ਯਾਤਰਾ ਵਿਚ ਇਕ ਮੌੜ ਆਉਂਦਾ ਜਾਪਦਾ ਹੈ, ਪਹਿਲਾਂ ਦੀਆਂ ਖੁਲ੍ਹੀਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ ਅਤੇ ਵਿਜ਼ੇ ਨੂੰ ਨਿਭਾਉਣ ਦੀ ਤਕਨੀਕ ਨਾਲ ਸਾਂਝੀ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਸਗੋਂ ਅਤੇਤ ਨਕਸਲਬਾੜੀ ਕਾਣਿ-ਲਹਿਰ ਦੇ ਸਾਰੇ ਸਾਹਿਤਕ ਲੱਛਣਾਂ ਨੂੰ ਤਿਆਕਣਾ ਸ਼ੁਕੂ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਅਤੇ ਆਪਣੀ ਸਮਕਾਲੀ ਪੀੜੀ ਨਾਲ, ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਇਕ ਸੁਰ ਕਰਨਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿੱਤਾ। ਕਾਵਿ-ਰੂਪ ਦੇ ਪੱਧਰ ਤੋਂ 'ਪਾਤਰ' ਨੇ ਆਪਣੇ ਵਿਚਾਰਾਂ/ਭਾਵਾਂ ਦੀ ਕਲਾਤਮਿਕ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਲਈ ਗ਼ਮਲ ਕਾਵਿ-ਰੂਪ ਨੂੰ ਚੁਣਿਆ ਹੈ। ਨਕਸਲਬਾਜ਼ੀ ਰਾਜਸੀ ਯਥਾਰਥ ਅਤੇ ਨਕਸਲਥਾੜੀ ਕਾਵਿ-ਰੁਪ ਨੂੰ ਚੁਣਿਆ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਦੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਸਮਾਇਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਇਸ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਸਮਕਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਦੀਆਂ ਵਿਭਿੰਨ ਪਰਤਾਂ ਨੂੰ ਇਕ ਵਿਸ਼ੇਜ਼ ਜੀਵਨ ਦ੍ਰਿਸਟੀਕੈਣ ਤੋਂ ਕਲਾਤਮਿਕ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਦੇਣ ਲੱਗਿਆ।

ਲੇਖਕ ਆਪਣੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਵਿਚ ਅਚੇਤ ਜਾਂ ਸੂਚੇਤ ਤੌਰ ਤੇ ਸਮਕਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਅਨੁਭਵ ਕਰਕੇ ਉਸ ਦੀ ਕਲਾਤਮਿਕ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸਮਕਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਚਿਤਰਦੇ 'ਹਵਾ ਵਿਚ ਲਿਖੇ ਹਰਫ਼' ਦੇ ਕੁਝ ਸ਼ੇਅਰ ਤਾਂ ਸਮਕਾਲੀ ਇਤਿਹਾਸ ਦੇ ਵਰਕੇ ਜਾਂਪਦੇ ਹਨ। ਕਠੌਰ ਸਮਕਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਦਾ ਮਾਨਵ ਮਨ ਉੱਤੇ ਪੈ ਰਹੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਨੂੰ ਮਾਨਵੀ ਸੇਵੇਦਨਾ ਸਹਿਤ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ ਵਿਚ ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਤਰ ਸਫ਼ਲ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਇਸ ਕਠੌਰ ਯਥਾਰਥ ਦੇ ਕਟੂਰ ਅਨੁਭਵ ਨੂੰ 'ਪਾਤਰ' ਇਉਂ ਰੁਪਮਾਨ ਕਰਦਾ ਹੈ:

ਅਸਾਡੇ ਖ਼ੂਨ 'ਚੋਂ' ਕਰਕੇ ਕਸ਼ੀਦ ਸਭ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਅਕਾਡੇ ਸ਼ਹਿਰ 'ਚ ਹੀ ਵੇਰਦਾ ਕਲਾਲ ਰਿਹਾ

ਉੱਪਰ ਲਿਖਤ ਸ਼ੰਅਰ ਵਿਚ ਸਥਿਤੀਆਂ ਅਧੀਨ ਬੇਵੱਸੀ ਵਿਚ ਰਜੇ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਦੁਖਾਂਤਕ ਸਥਿਤੀ ਦੀ ਭਾਵ-ਪੂਰਤ ਬੰਗ ਨਾਲ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਹੋਈ ਹੈ। ਖ਼ੂਨ ਵਿਚੋਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਨੂੰ ਕਸ਼ੀਦ ਕਰ ਲੈਣਾ ਅਤੇ ਉਸੇ ਦੇ ਸਹਿਰ ਵਿਚ ਵੇਚਣਾ ਕਰੁਤ ਕੁਸ਼ਵਿਕ ਹੈ। ਮੂਨ ਵਿਚੋਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਨੂੰ ਕਸ਼ੀਦ ਕਰ ਲੈਣਾ ਅਤੇ ਉਸੇ ਦੇ ਸਹਿਰ ਵਿਚ ਵੇਚਣਾ ਕਰੁਤ ਕੁਸ਼ਵਿਕ ਹੈ। ਮੂਨ ਵਿਚੋਂ ਖ਼ੁਸ਼ੀਆਂ ਨੂੰ ਕਸ਼ੀਦ ਕਰ ਲੈਣਾ ਅਤੇ ਉਸੇ ਦੇ ਸਹਿਰ ਵਿਚ ਵੇਚਣਾ ਅਰੇਬ ਮੰਗਰ ਦੀ ਸੰਭਾਵਨ ਹੈ। ਸ਼ਬਦ ਆਪਣੇ ਅਰਥ ਵਿਚ ਵਿਸਥਾਰ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਸ਼ਾਇਰ ਨੇ ਸਮਕਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਦੀ ਅਸਹਿ ਕਠੰਬਤਾ, ਅਮਾਨਵੀਪਣ ਨੂੰ ਇਕੋ ਸ਼ੋਅਰ ਵਿਚ ਬੰਨ੍ਹ ਦਿੱਤਾ ਹੈ। ਜਿਸ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਅਸੀਂ ਹਰੇ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚ ਪੈਸੇ ਦੀ ਪੂਰਨ ਪ੍ਰਧਾਨਤਾ ਹੈ। ਮਾਨਵੀ ਕੁਣਾਂ ਦੀ ਥਾਂ ਪੈਸੇ ਦੇ ਮਾਪਦੰਤ ਵਧੇਰੇ ਪ੍ਰਭਾਵੀ ਹਨ। ਵਰਗਾਂ ਵਿਚ ਢੰਡ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਚੇਗੀ ਬੁੱਧੀ, ਸਰੀਰਕ ਸ਼ਕਤੀ ਜਾਂ ਦਿਲਾਂ ਚੇਗੇ ਹੱਣ ਦੀ ਕੋਈ ਕਦਰ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦੀ ਸਗੋਂ ਪੇਸੇ ਵਾਲੇ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਹੀ ਵੁੱਕਤ ਪੈਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਸਨੁੱਖ ਅੰਦਰ ਪੇਸੇ ਦੀ ਅਨ੍ਹੀਂ ਭੁੱਖ ਪੰਦਾ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਪੈਸੇ ਦੀ ਅਨ੍ਹੀਂ ਭੁੱਖ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਮਾਨਵੀ ਗੁਣਾਂ ਤੋਂ ਅਭਿੱਜ ਅਤੇ ਕਲਾ ਤੋਂ ਕੋਰਾ ਬਣਾ ਦਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਸਥਿਤੀ ਨੂੰ ਮਾਨਰ ਗੁਣਾਂ ਤੋਂ ਅਭਿੱਜ ਅਤੇ ਕਲਾ ਤੋਂ ਕੋਰਾ ਬਣਾ ਦਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਸਥਿਤੀ ਨੂੰ

ਕੁਝ ਸਮਝਦੇ ਨੇ ਬੱਸ ਏਨਾ ਕੁਰਾਗ ਨੂੰ ਸੋਨੇ ਦੀ ਜੋ ਹੈ ਬੈਸਰੀ ਤਾਂ ਬੇਸਰੀ ਨਹੀਂ

ਇਨ੍ਹਾਂ ਕਠੌਰ ਹਾਲਤਾਂ ਵਿਚ ਮਨੁੱਖ ਪ੍ਰਤੀਕੁਲ ਸਥਿਤੀਆਂ ਨਾਲ ਕਈ ਵਾਰ ਸਮਝੌਤਾ ਕਰ ਲੈੱਦਾ ਹੈ। ਅਸਾਡੇ ਉਸ ਨਾਇਕ ਦੀ ਹਾਲਤ ਬੇਹੱਦ ਤ੍ਰਾਸਦਿਕ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਦਾ ਪਹਿਲਾ ਦਾਅਵਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਅਸੀਂ ਉਹ ਤਲਵਾਰ ਹਾਂ, ਜਿਹੜੀ ਟੁੱਟ ਸਕਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਭੁਕ ਨਹੀਂ ਸਕਦੀ। ਜਦੋਂ ਪ੍ਰਤੀਕੁਲ ਸਥਿਤੀਆਂ ਪਹਿਲਾਂ ਉਸ ਨੂੰ ਭੁਕਾਉਂਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਫੇਰ ਉਹ ਤੋੜ ਵੀ ਦਿੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਸਮਝੌਤਾ ਕਰ ਲੈਣਾ ਤੇ 'ਲੁਣ ਦੀ ਖਾਣ ਵਿਚ ਲੂਣ ਹੋ ਜਾਣਾ' ਯਥਾਰਥਕ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਨਿੱਤ ਵਾਪਰਦਾ ਹੈ। ਪਾਤਰ ਨੇ ਇਸ ਸਮਕਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਪਕੜਨ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕੀਤੀ ਹੈ :

> ਉਹ ਫੈਰ ਕਦੀ ਹੈ ਕੇ ਹਰੇ ਝੂਮ ਸਕੇ ਨਾ ਉਹ ਬਿਰਖ਼ ਜੋਂ ਕੁਰਸੀਆਂ ਦੀ ਜੂਨ ਪਏ ਨੇ

ਬਣ ਕੇ ਜ਼ੈਜੀਰ ਲਈ ਮੌਤ ਜੁ ਉਠਦਾ ਲੋਹਾ ਉਹ ਜ਼ੇਜੀਰ 'ਚ ਵਲ ਜਾਂਦਾ ਹੌਲੀ ਹੌਲੀ

ਭਾਵੇਂ ਕੁਰਸੀਆਂ ਦੀ ਜੂਨ ਪੈ ਜਾਣਾ ਤੋਂ ਮਜਬੂਰੀ ਅਧੀਨ ਸਮਕਾਨੀ ਪ੍ਰਤੀਕੁਲ ਪ੍ਰਸਥਿਤੀਆਂ ਨਾਲ ਸਮਝੌਤਾ ਕਰਕੇ ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤੀ ਪ੍ਰਬੰਧ ਦੇ ਪੂਰਜੇ ਬਣ ਜਾਣਾ ਸੰਭਵ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਬਿਰਖਾਂ ਵਾਂਗ ਲਹਿਰਾਉਣਾ ਮਸ਼ਕਲ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਫੇਰ ਵੀ :

> ਲੱਤਾਂ ਨੇ ਜਦੋਂ ਚਾਰ ਕਿਉਂ ਦੌੜ ਨਾ ਜਾਈਏ ਦਫ਼ਤਰ 'ਚ ਪਏ ਮੇਜ਼ ਇਹ ਸ਼ੋਚ ਰਹੇ ਨੇ

'ਮੇਜ਼' ਬਣ ਚੁੱਕੇ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਵੀ ਆਪਣੇ ਤੇ ਬੱਪੀ ਗਈ ਗੁਲਾਮੀ ਦਾ ਤੀਬਰ ਅਹਿਸਾਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਅਹਿਸਾਸ ਤੋਂ ਵਿਦਰੋਹ ਦਾ ਜਨਮ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਅਜਿਹੇ ਸਮੇਂ ਜਦੋਂ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰਾ ਕੁਝ ਕਰਨ ਗੇਂਚਰਾ ਪਿਆ ਹੋਵੇ, ਪਰ ਉਹ ਮਜਬੂਰੀ ਵੱਸ ਸਥਿਤੀ ਦੇ ਹੱਥਾਂ ਵਿਚ ਫਟਪਟਾ ਰਿਹਾ ਹੋਵੇ, ਉਹ ਆਪਣੀ ਬੇਵੇਂਸੀ ਦੇ ਮਨੁੱਤਾਵਾਂ ਨੂੰ ਛੁਪਾ ਕੇ ਆਪਣੀ ਹੀ ਜ਼ਮੀਰ ਨੂੰ ਸੁਰੱਖਿਅਤ ਰੱਖਣਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਕਮਜੋਰੀ ਦਾ ਵਰਣਨ 'ਪਾਤਰ' ਦੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਇਉਂ ਮਿਲਦਾ ਹੈ:

> ਸੀ ਬਹੁਤ ਗਹਿਰੀ ਉਦਾਸੀ ਜੋ ਮੈਂ ਦਿਲ ਵਿਚ ਦੇਖਦਾ ਇਸ ਲਈ ਮੈਂ ਸੱਖਣੇ ਅਸਮਾਨ ਵੱਲ ਤੱਕਦਾ ਰਿਹਾ

ਪਰ ਜਦੋਂ 'ਮੇਜ਼' ਬਣਿਆ ਮਨੁੱਖ ਮਜ਼ਬੂਤ ਹੋ ਕੇ ਪ੍ਰਸਥਿਤੀਆਂ ਵਿਰੁੱਧ ਟੱਕਰ ਲੈਂਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤਾਂ ਉਸ ਨੂੰ ਦਥਾਉਣ ਲਈ ਹਰ ਹੀਲਾ ਵਰਤੀਆਂ ਹਨ :

> ਮਾਪਣ ਨੂੰ ਗਹਿਰਾਈ ਮੇਰੀਆਂ ਸੌਚਾਂ ਦੀ ਮੇਰੀ ਹਿੱਕ ਵਿਚ ਤੇਗ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਡੌਬ ਲਈ

ਇਕ ਪਾਸੇ ਸਥਿਤੀ ਨੂੰ ਬਦਲਣ ਲਈ ਲੋਕ ਚੂਬਦੇ ਹਨ। ਆਪਣੇ ਆਦਰਸ਼ਾਂ ਖ਼ਾਤਰ ਜਾਨ ਕੁਰਬਾਨ ਕਰ ਦਿੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਇਸ ਜਬਰ ਚੁਲਮ ਜਾਂ ਤਸ਼ੰਦਦ ਦੂਸਰੇ ਪਾਸੇ ਜੂਝਦੇ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਤਾਜਲਾ ਪਸਤ ਕਰਨ ਦੀ ਕੈਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਮਨੁੱਖ ਵਿਚ 'ਆਪ ਬਚਾਓ' ਦੀ ਮੂਲ ਪ੍ਰਵਿਰਤੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਪ੍ਰਵਿਰਤੀ ਅਪੀਨ ਲਹਿਰਾਂ ਵਿਚ ਕੇਂਦਾਰ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਲਹਿਰ ਦੀ ਕਮਸ਼ੌਤੀ ਆਪ ਬਚਾਉਣ ਦੀ ਪ੍ਰਵਿਰਤੀ ਨੂੰ ਤੇਜ਼ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਸਥਾਪਤ ਸ਼ਮਾਜਿਕ ਚਾਸਨੀਤਕ ਪ੍ਰਬੰਧ ਤੋਂ ਬਾਕੀ ਲੋਕਾਂ ਵਿਚ ਹਕੁਮਤੀ ਤਸ਼ੇਦਦ ਦਾ ਭੇਅ ਵੀ ਬਣਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਨਿਰਦੇਸ਼ ਜਾਂ ਜੋ ਬੀਤੇ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਕੁਝ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਉਸ ਤੋਂ ਆਪ ਨੂੰ ਮੁਕਤ ਕਰਨ ਪਿੱਛੇ ਕਿਹੜੇ ਰਾਸਨੀਤਕ ਜਾਂ ਮਾਨਸਿਕ ਕਾਰਨ ਸਨ। ਅਸੀਂ ਇਸ ਬਹਿਸ ਵਿਚ ਨਾ ਪੈ ਕੇ ਇਸ 'ਆਧਾ ਬਚਾਉਣ ਦੀ ਸਮੇਂਸਿਆਂ ਦੀ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਹੋਏ। ਪੈਸ਼ਕਾਰੀ ਤੇ ਗੱਲ ਕਰਨ ਦਾ ਕਰ ਕਰਾਂਗੇ। ਪਾਰਕੇ 'ਦੇ ਗਜ਼ਲ ਸੰਗ੍ਰਹਿ 'ਹਵਾ ਵਿਚ ਲਿਖੇ ਹਰਕੇ' ਦੇ ਪਤਨ ਤੋਂ ਇਕ ਗੱਲ ਭਲੀ-ਝਾਂਤ ਸਾਹਮਣੇ ਆਉਂਦੀ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਾਇਰ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਯਥਾਰਥ ਦੀਆਂ ਕਠੱਰ ਪ੍ਰਸ਼ਿਬਤੀਆਂ ਦਾ ਭਲੀ-ਝਾਂਤ ਗਿਆਨ ਹੈ। ਉਹ ਇਸ ਸਥਿਤੀ ਨੂੰ ਬਦਲਣ ਦਾ ਵੀ ਚਾਹਵਾਨ ਹੈ। ਕਾਬਜ਼ ਧਿਰ ਵਲੋਂ ਆਪਣੇ ਇਸ ਵਿਰੋਧ ਦਾ ਦਮਨ ਕਰਨਾ ਵੀ ਸੁਭਾਵਿਕ ਹੈ। ਸ਼ਾਇਰ ਨੇ ਇਸ ਦਮਨ ਨੂੰ ਨਿਰਾਸਮਦੀ ਸੁਰ ਵਿਚ ਗੁਪਮਾਨ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਉਹ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਨਿਰਦੇਸ਼ ਸਿੱਧ ਕਰਨ ਲਈ ਲਿਖਦਾ ਜਾਪਦਾ ਹੈ:

ਮੈਂ ਕਦ ਸੂਹੇ ਬੋਲ ਉਗਾਏ, ਮੈਂ ਕਦ ਰੋਸ਼ਨ ਬਾਤ ਕਹੀ ਮੇਰੇ ਪੇਸ਼ ਤਾਂ ਐਵਾਂ ਪੈ ਗਏ, ਇਸ ਬੇਨੂਰ ਨਗਰ ਦੇ ਲੋਕ

ਹਵਾ ਵੀ ਵਗਦੀ ਹੈ ਅੱਜਕਲ ਤਾਂ ਮੁਹਮਤਾਂ ਵਰਗੀ ਤੂੰ ਹਾਦਸੇ ਤੋਂ ਜਰਾ ਫ਼ਰਕ ਤੇ ਖੜੌਣਾ ਸੀ

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਕ ਹੋਰ ਸ਼ੇਅਰ ਹੈ :

ਮੇਰੇ ਤੋਂ' ਕੀ ਪੁੱਛਦੇ ਹੋ ਮੈਂ' ਕੇਵਲ ਗੂੰਜ ਗੱਲੀ ਵੀ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਮਾਰੀ ਮਰਿਆ ਵੀ ਕੋਈ ਹੋਰ

ਦਿਹਨਾਂ ਉੱਪਰ ਲਿਖਤ ਤੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਸਪੱਸ਼ਟ ਜਾਪਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਾਇਰ ਵੀ ਮਰਜ਼ੀ ਹਾਦਸੇ ਤੋਂ ਫਰਕ ਤੇ ਖੜੋਣ ਦੀ ਸੀ। ਉਸ ਨੂੰ ਤੁਹਮੜਾਂ ਵਰਗੀ ਹਵਾ ਤੋਂ ਤਰ ਲੱਗਦਾ ਹੈ। 'ਜਿਹ ਧਰ ਤਲੀ ਗਲੀ ਮੈਹੀ ਆਉਂ ਦੀ ਥਾਂ ਵਿੱਚ ਸਾਇਕ ਆਪ ਬਚਾਉਂਦਾ ਜਾਪਦਾ ਹੈ। ਅਪਣੀਆਂ ਵਕਤੀ ਹਾਰਾਂ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਆਪਣੇ ਆਪ ਦੇ ਕੀਤੇ ਨੂੰ ਜਾਇਜ਼ ਠਹਿਰਾ ਕੇ, ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਨਿਰਦੇਸ਼ ਆਪਣਾ ਸੁਭਾਵਿਕ ਹੈ। ਪਰ 'ਪਾਤਰ' ਦੀਆਂ ਗਜ਼ਰਾਂ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਲਾਪ ਨੂੰ ਨਿਰਦੇਸ਼ ਸਾਬਤ ਕਰਨਾ ਤਾਂ ਜਾਹਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਇਹ 'ਆਪਾ ਬਚਾਉਂ' ਉਹ ਆਪਣੇ ਲੋਕਾਂ ਤੋਂ ਨਹੀਂ ਕਰਦਾ ਸਗੇਂ ਉਹ ਤਾਂ ਕੁੜ ਦੀ ਕਚਰਿਗੀ ਵਿਚ ਦੁਸ਼ਸ਼ਟਾਂ ਤੋਂ ਨਿਰਦੇਸ਼ ਹੋਣ ਦਾ ਪ੍ਰਮਾਣ-ਪੱਤਰ (ਸਟਟੀਫਿਡਟੇ) ਲੱਣਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਜਾਂਪਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੇ ਉਪਰ ਲਿਖਤ ਸ਼ੇਅਰ ਤਾਂ ਇਸੇ ਕੌਟੀ ਵਿਚ ਆਉਂਦੇ ਜਾਪਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਉਸ ਦੇ ਆਪਣੇ ਲੱਕਾਂ ਮੂਹਰੇ ਇਕਬਾਲੀਆਂ ਅੰਦਾਜ਼ ਵਿਚ ਨਿਰਦੇਸ਼ਤਾਂ ਸਿੱਧ ਕਰਦੇ ਸ਼ੇਅਰ ਵੀ ਹਨ :

> ਬੇ-ਰਹਿਮਾਂ ਦੀ ਚਾਕਰੀ, ਮੁੜਕੇ ਭਿਜਿਆ ਟੁੱਕ ਜੇ ਕੋਈ ਸਾਡਾ ਮਿਲ ਪਿਆ, ਦੱਸ ਨਾ ਦੇਣਾ ਹਾਲ

> ਦਿਲ ਦੀ ਧੂਣੀ ਫੋਲ ਨਾ ਯਾਰਾ ਨਾਜ਼ੁਕ ਤੇਰੇ ਪੌਟੇ ਗੀਤਾਂ ਜੋਗੀ ਉਮਰਾ ਤੇਰੀ ਪੁੱਛ ਨਾ ਸਾਡਾ ਹਾਲ

ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਅਸੀਂ ਦੇਖਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਤਰ ਦੀਆਂ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਵਿਚ ਉਸ ਦੇ 'ਲੌਕ' ਦੀ ਕਚਹਿਰੀ' ਅਤੇ 'ਜ਼ੰਕਾਂ ਦੀ ਕਚਹਿਰੀ' ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਬਚਾ ਕੇ 'ਨਿਰਦੁੱਸ਼ੀ' ਸਿੱਧ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਸ਼ੇਅਰ ਮਿਤ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਜਿੱਥੇ 'ਲੌਕਾਂ ਦੀ ਕਚਹਿਰੀ' ਵਿਚ ਉਸ ਨੂੰ ਉਸ ਦੀ ਸਮੇਹ ਖੜ੍ਹਾਂ ਕਰਦੀ ਨੇ ਉਰੇ 'ਜੰਕਾਂ ਦੀ ਕਚਹਿਰੀ' ਵਿਚ ਉਸ ਨੂੰ ਆਲੋ-ਦੁਆਲੋ ਦੀਆਂ ਹਾਲਤਾਂ ਖੜ੍ਹਾਂ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਾਇਰ ਦਾ ਨਿੱਤ ਦਾ ਜੀਵਨ ਬੀਤਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਾਇਰ ਦੋਹੀਂ ਪਾਸੀ' ਰਚਾ ਹੋਣ ਦੇ ਯਤਨ ਵਿਚ ਜਾਪਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਵਵੇਦ ਨੂੰ ਪ੍ਰੋਮ-ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਨੇ ਆਪਣੀ ਇਕ ਕਹਾਣੀ ਵਿਚ 'ਸ਼ਹੀਦ ਵੀ ਮੇਰੇ ਸਰਕਾਰ ਵੀ ਮੇਰੇ' ਵਾਲੀ ਗੱਲ ਰਾਹੀਂ ਉਜਾਗਰ ਕੀਤਾ ਸੀ।

ਉਸ ਦੀਆਂ ਗੁਜ਼ਲਾਂ ਦੇ ਕੁਝ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਤੀਖਣ 'ਵਿਅੰਗ' ਵੀ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਸਮਕਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਦੀ ਕਰਰਤਾ ਨੂੰ ਪਾਤਰ ਨੇ ਬੜੀ ਵਿਅੰਗਆਤਮਿਕ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਤੋਂ ਬਿਆਨ ਕੀਤਾ ਹੈ । ਉਸ ਦਾ ਇਹ 'ਫਿਅੰਗ' ਹਲਕਾ ਹਾਸਾ ਜਾਂ ਮਨੌਰੰਜਨ ਤਨਜ਼ ਹੋਣ ਦੀ ਥਾਂ ਉਨਾਂ ਸਚਾਈਆਂ ਨੂੰ ਦਵੰਦੀ ਰਪ ਵਿਚ ਪਸਤਤ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਹੇਠ ਕਠੌਰ ਯਬਾਰਥ ਛਪਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਵਿਅੰਗ ਨੂੰ ਅਮਰੀਕੀ ਕਾਵਿ ਆਲੌਚਕਾਂ ਨੇ ਕਾਵਿ ਦਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਅੰਗ ਮੰਨਿਆ ਹੈ। ਨਵ-ਆਲੌਚਕ 'ਕਲਿੰਬਬਰਕਸ' ਅਨੁਸਾਰ ਕਬਨ ਨੂੰ ਪ੍ਰਸੰਗ ਰਾਹੀਂ ਅਸਿੱਧਾ ਕਰਨਾ ਹੀ ਵਿਅੰਗ ਹੈ। ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਉਸ ਨੇ ਵਿਅੰਗ-ਕਥਨ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰਤੀਤ ਹੋਣ ਵਾਲੇ ਪ੍ਰਗਟ ਅਰਥ ਤੋਂ ਉਲਟ ਅਰਥਾਂ ਦਾ ਸੰਕੇਤ ਕਰਨ ਵਾਲਾ ਕਥਨ ਕਿਹਾ ਹੈ। ਯਥਾਰਥ ਦਾ ਸਾਡੇ ਚਾਰੇ ਪਾਸੇ ਪਸਾਰਾ ਹੈ, ਅਸੀਂ ਇਸ ਨੂੰ ਅਚੇਤ/ ਸਚੇਤ ਹਰ ਵੇਲੇ ਗਹਿਣ ਕਰਦੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਾਂ । ਇਸ ਯਬਾਰਬ ਗਹਿਣ ਦੇ ਅਨਭਵ ਨੂੰ ਜੇ ਕਲਾਜ ਕਿਰਤ ਵਿਚ ਹਬਰ ਪਗਟਾ ਦਿੱਤਾ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਕੋਈ ਕਾਵਿ ਚਮਤਕਾਰ ਨਹੀਂ: ਵਾਪਰਦਾ, ਸਾਡੇ ਨਿੱਤ ਅਨਭਵ ਹੇਠ ਆਉਂਦੇ ਯਬਾਰਥ ਦਾ ਹੀ ਦੂਹਰਾ ਸਾਹਮਣੇ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਯਥਾਰਥ ਦੀ ਇਕ ਪਛਾਣ ਨਿਸ਼ਚਿਤ ਹੈ ਜਾਂਦੀ ਹੈ । ਯਥਾਰਥ ਦਾ ਦਹਰਾ ਅਤੇ ਕਾਵਿ-ਬਿੰਬਾਂ ਦੀ ਮੜ ਮੁੱਤ ਵਰਤੋਂ ਤੋਂ ਕਾਵਿਕ ਰੂੜੀਆਂ ਨੂੰ ਜਨਮ ਮਿਲਦਾਹੈ। ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਇਹ ਰੜੀਆਂ ਹੀ ਰੜ੍ਹਹੋ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ । ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰਦੇ ਅਸੀਂ: ਉਕਾਈ ਮਹਿਸਸ ਕਰਦੇ ਹਾਂ ! ਲੇਖਕ ਕਾਵਿਕ ਵਿਅੰਗ ਰਾਹੀਂ ਸਾਡੇ ਅਨੁਭਵੀ ਯਬਾਰਬ ਨੂੰ ਹੀ ਦੁਬਾਰਾ ਜਦ ਸਾਡੀਆਂ ਅੱਖਾਂ ਸਾਹਮਣੇ ਪ੍ਰਤੱਖਣ ਦਾ ਕੈ ਦਰ ਬਣਾਉਂਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਸਾੜੀ ਚੇਤਨਾ ਦੇ ਜ਼ਿੱਤਰਪਟ ਤੇ ਯਥਾਰਥ ਦੀ ਤਸਵੀਰ ਸਦੀਵੀ ਤੌਰ ਤੇ ਅੰਕਿਤ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਪਕਾਰ ਕਾਵਿਕ ਵਿਅੰਗ ਦਾ ਹਥਿਆਰ ਸ਼ਾਇਰ ਵਰਤੋਂ ਵਿਚ ਲਿਆਉਂਦਾ ਹੈ:

> ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਡੇਥ ਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਇਹ ਨਸ਼ਰ ਕੀਤੀ ਖ਼ਬਰ ਅਜ਼ੀਬ ਆਦਮੀ ਡੁੱਬਿਆ ਏ ਮਨ ਦੀ ਲਹਿਰ ਅੰਦਰ ਹੁਣ ਇਸ ਦੀ ਕਬਰ ਬਣਾਇਓ ਘਣੀ ਛਾਵੇਂ ਵਿਚਾਰਾ ਮਰ ਤਾਂ ਗਿਆ ਝਲਸ ਕੇ ਦਪਹਿਰ ਅੰਦਰ

ਉਪਰ ਲਿਖਤ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਕਹਿਰ ਦਾ ਵਿਅੰਗ ਮਿਲਦਾ ਹੈ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਭਾਵ ਜਾਬਰ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਨੇ ਪਹਿਲਾਂ ਤਾਂ ਉਸ ਨੂੰ ਡੌਬਿਆ ਹੈ ਬਾਅਦ ਵਿਚ ਕੀ ਕੀ ਸਟੰਟ ਰਚੇ ? ਅਜੀਬ ਆਦਮੀ ਡੁੱਬਿਆ ਸਨ ਦੀ ਲਹਿਰ ਅੰਦਰ । ਸਮੁੱਚੇ ਸ਼ੇਅਰ ਵਿਚ ਸਥਿਤੀ ਦਾ ਕਠੱਰ ਵਿਅੰਗ ਚਿੱਤਰ ਮਿਲਦਾ ਹੈ ? ਸਮੁੱਚੀ ਸਥਿਤੀ ਦੀ ਇਹ ਵੀ ਇਕ ਤ੍ਰਾਸਦੀ ਹੈ ਕਿ ਸਾਨੂੰ ਸੱਚੀਆਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਵੀ ਇਕ ਵਿਅੰਗ ਜਾਪਦੀਆਂ ਹਨ। ਹਾਕਮ ਜਮਾਤਾਂ ਆਧੁਨਿਕ ਸਨੁੱਖ ਨੂੰ ਸਥਿਤੀ ਦੇ ਮਜਬੂਤ ਪੰਜੇ ਵਿਚ ਫਟਪਟਾਉਨ ਤੇ ਮਜਬੂਰ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਹਾਕਮ ਜਮਾਤਾਂ ਆਪਣੀ ਹਰ ਵਿਰੋਧੀ ਜ਼ੁਬਾਨ ਨੂੰ ਕੁਦਲ ਦਿੰਦੀਆਂ ਤੇ ਮਜਬੂਰ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਹਾਕਮ ਜਮਾਤਾਂ ਆਪਣੀ ਹਰ ਵਿਰੋਧੀ ਜ਼ੁਬਾਨ ਨੂੰ ਕੁਦਲ ਦਿੰਦੀਆਂ ਹਰ। ਇਹ ਜ਼ੁਬਾਨ ਜਦ ਲੱਕਾਂ ਦੀ ਜ਼ੁਬਾਨ ਬਣ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਉਹ ਛਲ-ਕਪਟ ਖੇਡ ਕੇ ਉਸ ਕੁਚਲੀ ਜੁਥਾਨ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਜ਼ੁਬਾਨ ਪ੍ਰਚਾਰਨ ਦਾ ਘਟੀਆਪਣ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਸਦੀ ਸਖੰਬਟ ਮਿਸਾਲ ਸਾਡੇ ਨਿਕਟ ਭੂਤ ਦੇ ਸ਼ਹੀਦ ਭਗਤ ਸਿੰਘ ਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਜ਼ਿਉਂਦੇ ਜੀਅ ਮਾਰਨ ਦੀਆਂ ਕੌਸ਼ਿਸ਼ਾਂ ਅੰਗਰੇਜ਼ ਸਮਾਰਾਜ ਨੇ ਤਾਂ ਕਰਨੀਆਂ ਹੀ ਸਨ, ਇਥੋਂ ਦੀ ਸਰਮਾਦੰਦਾਰੀ ਵੀ ਪਿਛੇ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਪਰ ਉਸ ਦੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਇਕੋ ਦੀ ਸਰਮਾਦੰਦਾਰੀ ਨੇ ਉਸ ਨੂੰ ਅਪਨਾ ਲਿਆ, ਜਿਹੜੀ ਆਜ਼ਦੀ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਉਸ ਦੀ ਵਿਰੋਧੀ ਸੀ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਠੌਰ ਹਾਲਤ ਦਾ ਵਰਨਣ ਹੈ:

ਪਹਿਲਾਂ ਸਾਡੀ ਧੌਣ ਤੋਂ ਸੀਸ ਉਡਾ ਦਿੱਤਾ ਪਿੱਛੋਂ ਉਸ ਦੀ ਖ਼ਾਤਰ ਹਾਰ ਪਰੋਇਆ ਸੀ

ਉਸ ਦੀ ਵਿਅੰਗ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚੋਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਵਿਵੇਕ ਨਾਲ ਸੁਮੇਲ ਰੂਪ ਵਿਚ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਉਸ ਨੇ ਸਮਕਾਲੀ ਸੱਚ ਦੀ ਕਠੌਰਤਾ ਨੂੰ ਪੇਸ਼ ਕਰਦਿਆ 'ਸੂਰਜ' ਨੂੰ ਵੀ ਵਿਅੰਗ ਦਾ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਬਣਾਇਆ ਹੈ :

> ਸੀ ਸਮਝਦਾਰ ਥੜਾ ਸਾਡੇ ਦੌਰ ਦਾ ਸੂਰਜ ਕਿ ਦਿਨ ਚੜ੍ਹੇ ਤਾਂ ਚੜ੍ਹਾਂ ਇੰਤਜਾਰ ਕਰਦਾ ਰਿਹਾ

ਉਸ ਦੇ ਵਿਅੰਗ ਅਤੇ ਵਿਵੇਕ ਦੀ ਦਿ੍ਸ਼ਟੀ ਸਤਹੀ ਹੋਣ ਦੀ ਥਾਂ ਮਾਨਵੀ ਮਨ ਦੀ ਧੁਰ ਡੁੰਘਾਈ ਵਿਚ ਉਤਰ ਕੇ ਆਧੁਨਿਕ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਦੌਹਰੇ ਮਖੋਟੇ ਨੂੰ ਵੀ ਬੇਨਕਾਬ ਕਰਦੀ ਹੈ :

> ਕੁੰਡਾ ਜ਼ਿੰਦਾ ਮਾਰ ਕੇ ਬੂਹਾ ਢੋਇਆ ਸੀ ਉਤੇ ਜੀ ਆਇਆਂ ਨੂੰ ਲਿਖਿਆ ਹੋਇਆ ਸੀ

ਪਰ ਇਸ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ 'ਪਾਰਰ' ਦੀਆਂ ਕਾਜ਼ਲਾਂ ਵਿਚ ਸਥਾਪਤੀ ਵਲੋਂ ਲੱਕ ਹਿਰੂ ਅਗਾਂਹ-ਵਧੂ ਸਕਤੀਆਂ ਉਤੇ ਕੀਤੇ ਜਾਂਦੇ ਮਾਨਸਿਕ ਅਤੇ ਸਰੀਰਕ ਤਸੱਦਦ ਨੂੰ ਰਿਤਰਿਆ ਹੈ। ਸਪੱਸ਼ਟ ਤੌਰ ਤੋਂ ਸਮਾਜ ਦੋਂ ਜ਼ਮਾਤਾਂ ਵਿਚ ਵੈਂਡਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਇਕ ਜ਼ਮਾਤ ਆਰਥਿਕ ਸਾਧਨਾਂ ਉਤੇ ਕਾਬਜ਼ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਸਮੁੱਚੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਆਪਣਾ ਇਕ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਕੁੱਦ ਸਮਾਤ ਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਜੀਵਨ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਸਥਾਪਤੀ ਦਾ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਕਹਿ ਸਕਦੇ ਹਾਂ। ਉਸ ਜਮਾਤ ਦਾ ਇਹ ਜੀਵਨ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਆਰਥਿਕ, ਰਾਜ਼ਨੀਤਿਕ, ਸਮਾਜਿਕ, ਸਾਹਿਤਕ, ਸਤਿਆਚਾਰਕ, ਪਾਰਮਿਕ ਗੱਲ ਕੀ ਹਰ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਕੰਮ ਕਰਦਾ ਦਿਖਾਈ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਆਰਖਿਕ ਤੌਰ ਤੇ ਲੁੱਟੇ ਜਾ ਰਹੇ ਲੋਕ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਜੋ ਜੀਵਨ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਹੈ, ਉਹ ਪਹਿਲੀ ਜਮਾਤ ਦੇ ਵਿਰੋਧ ਵਿਚ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਹਿਲੀ ਲੁੱਟ ਰਹੀ ਜਮਾਤ ਦੇ ਹੋਥ ਵਿਚ ਤਾਕਤ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਉਹ ਵਿਰੋਧੀ ਜੀਵਨ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਨੂੰ ਦਬਾਉਣ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਕ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਢੁੱਟੀਆਂ ਜਾ ਰਹੀਆਂ ਜਮਾਤਾਂ ਜਦੋਂ ਆਪਣੇ ਹਿੱਤ ਦੀ ਗੱਲ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ ਤਾਂ ਕਾਬਜ਼ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਉਸਦਾ ਪ੍ਰਬਲ ਵਿਰੋਧ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੋਹਾਂ ਜੀਵਨ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੋਟਾਂ ਵਿਚ ਨਿਰੇਤਰ-ਸਿਘਰਸ਼ ਦਲਿਆਂ ਆ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਦੋ ਵਿਰੋਧੀ ਵਿਚਾਰਾਂ ਦੇ ਆਪਸੀ ਸੰਘਰਸ਼ ਨੂੰ ਪਾਤਰ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਗ਼ਲਲਾਂ ਦੇ ਸ਼ੰਅਰਾਂ ਵਿਚ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕੀਤਾ ਹੈ।

ਹਰ ਸਾਹਿਤਕ ਕਿਰਤ ਵਿਚ ਕੋਈ ਨਾ ਕੋਈ ਵਿਚਾਰ ਹਮੇਂਸ਼ਾ ਲੁਪਤ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਅਚੋਤ ਜਾਂ ਸੁਚੇਤ ਹਰੇਕ ਵਿਅਕਤੀ ਦਾ ਜੀਵਨ ਪ੍ਰਤੀ ਇਕ ਵਿਯੋਸ਼ ਨਰਾਰੀਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਨਗਰੀਏ ਜਾਂ ਉਸਟੀਕੈਣ ਨੂੰ ਅਸੀਂ ਉਸ ਵਿਅਕਤੀ ਦੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਆਖ ਸਕਦੇ ਹਾਂ, ਜਿਸ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਂ ਸਾਹਿਤਕ ਕਿਰਤਾਂ ਵਿਚ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਤਾਵੇਂ ਮਾਰਕਸਵਾਦੀ ਦਰਸ਼ਨ ਅਨੁਸਾਰ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਉਸਾਰ ਦਾ ਅੰਗ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਹਮੇਂਸ਼ਾ ਆਧਾਰ ਦੀ ਅਨੁਸਾਰੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਪਰ ਇਹ ਜ਼ਰੂਰੀ ਨਹੀਂ ਹੈ ਕਿ ਸਾਹਿਤਕ ਕਿਰਤਾਂ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਵਿਚਾਰ ਲਾਜ਼ਮੀ ਤੌਰ ਤੇ ਕਾਧਜ਼ ਜਮਾਤਾਂ ਦੇ ਅਨੁਸਾਰ ਹੱਣ ਸਗੇਂ ਅਜਿਹਾ ਬਹੁਤ ਘੱਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਮਹਾਨ ਸਾਹਿਤ ਹਮੇਸ਼ਾਂ ਹੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਦੀ ਲੜਮਣ ਰੇਖਾ ਤੋਂ ਪਾਰ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਅਰਨੰਸਟ ਫਿਸਰ ਅਨੁਸਾਰ ਕਲਾ ਹਮੇਸ਼ਾ ਹੀ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਦੇ ਵਿਰੁੱਧ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਇਥੇ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਤੋਂ ਭਾਵ ਉਸਾਰ ਦਾ ਅੰਗ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚਾਰਾਂ ਤੋਂ ਹੈ, ਜੋ ਬੁਰਜੁਆ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਪ੍ਰਕਲਤ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਵਿਚ ਭਰੀ ਚੋਤਨਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਸ਼ਾਇਰ ਜੇ ਕੁਝ ਲਿਖਦਾ ਹੈ ਉਹ ਜ਼ਰੂਰੀ ਨਹੀਂ ਸਥਾਪਤੀ ਦੇ ਹੱਗੇ ਹੋਵੇ, ਸਗੋਂ ਸਾਡੀ ਸਾਇਹ ਦਾ ਇਤਿਹਾਸ ਤਾਂ ਹਮੇਗਾ ਹੀ ਸਥਾਪਤ ਕਦਰਾਂ ਕੀਮਤਾਂ ਨੂੰ ਠੁਕਰਾਉਣਾ ਹੀ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਪਰ ਜੋ ਸ਼ਾਇਰ ਦੇ ਵਿਚਾਰ ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤ ਦੇ ਹੱਕੀ ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਦਬਾਉਣਾ ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤ ਦੀ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਦਬਾਉਣਾ ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤ ਦੀ ਲੋਕਾਂ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਸਮਾਜ਼ ਦੇ ਵਿਕਾਸ ਨਾਲ ਨਿਜਾਮ ਬਦਲਣ ਵਿਚ ਰਾਜ ਦੀ ਬੁਨਿਆਦੀ ਖ਼ਸਲਤ ਨਹੀਂ ਬਦਲਦੀ। ਭਾਵ ਹੁਣ ਤਕ ਦੇ ਚਹਿ ਦੋਗੇ ਹੋ ਜੁੱਕੇ ਰਾਜ ਪ੍ਰਬੰਧ ਵਿਚੋਂ ਆਰੰਭਕ ਕਥੀਲਾ ਯੁੱਗ ਨੂੰ ਛੱਡ ਕੇ ਗੁਲਾਮਕਾਰੀ ਜਾਗੀਰਦਾਰੀ ਅਤੇ ਸਮਕਦਲੀ ਸਰਮਾਏਦਾਰੀ ਨਿਜ਼ਾਮ ਸਾਰਿਆਂ ਵਿਚ ਵਰਗ ਵੰਡ ਬਰਕਰਾਰ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਵਰਗ ਵੰਡ ਕਾਰਣ ਆਰਥਿਕ ਅਸਾਵੇਪਣ ਕਾਰਣ ਵਰਗਾਂ ਵਿਚ ਵਰਗ ਸੰਘਰਸ਼ ਚਲਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਕਾਬਜ਼ ਸਮਾਜਿਕ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਵਿਰੋਧੀਆਂ ਨੂੰ ਕੁਵਲਦੀਆਂ ਰਹਿੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਸ ਵਰਤਾਰੇ ਨੂੰ ਸੂਰਜੀਤ ਪਾਤਰ ਦਿਉਂ ਪ੍ਰਰਟਾਉਂਦਾ ਹੈ:

ਜਿਸ 'ਚ ਸੂਲੀ ਦਾ ਇੰਤਜਾਮ ਨਹੀਂ ਯਾੜੋਂ ਐਸਾ ਕਿਤੇ ਨਿਜਾਮ ਨਹੀਂ

ਪਰ ਕਵੀ ਦਾ ਧਰਮ ਸਥਾਪਤ ਜਮਾਤਾਂ ਦੀ ਸਰਦਾਰੀ ਨੂੰ ਵੰਗਾਹਨਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਾਇਰ ਨੂੰ ਇਸ ਗੱਲ ਦਾ ਤੀਬਰ ਅਹਿਸਾਸ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਜੋ ਉਸ ਨੇ ਹਾਕਮ ਜਮਾਤਾਂ ਦੀ ਕਾਲਖ ਨੂੰ ਦਰਸਾਇਆ ਤਾਂ ਹਾਕਮ ਜਮਾਤਾਂ ਉਸ ਦੇ ਬੱਲਾਂ ਨੂੰ ਜਰ ਨਹੀਂ ਸਕਣਕੀਆਂ, ਉਸ ਨੂੰ ਤਬਾਹ ਕਰਨ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਨੀਆਂ। ਪਰ ਜੋ ਉਹ ਜਥਰ ਸ਼ੁਲਮ ਤੋਂ ਡਰ ਕੇ ਸਥਾਪਤ ਹਾਕਮ ਜਮਾਤਾਂ ਵਿਰੁੱਧ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਕਹਿੰਦਾ ਤਾਂ ਉਸ ਦੀ ਆਪਣੀ ਜ਼ਮੀਰ ਉਸ ਨੂੰ ਤੰਗ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਇਸ ਦਸ਼ਿਸ਼ਾਮਈ ਸਥਿਤੀ ਨੇ ਇਉਂ ਰਪਮਾਨ ਕਰਦਾ ਹੈ: ਕੁਝ ਕਿਹਾ ਤਾਂ ਹਨੇਰਾ ਜਰੇਗਾ ਕਿਵੇਂ ਚੁੱਪ ਰਿਹਾ ਤਾਂ ਸ਼ਮਾਦਾਨ ਕੀ ਕਹਿਣਗੇ ਗੀਤ ਦੀ ਮੌਤ ਇਸ ਰਾਤ ਜੇ ਹੋ ਗਈ ਮੇਰਾ ਜ਼ੀਣਾ ਮੇਰੇ ਯਾਰ ਕਿੰਝ ਸਹਿਣਗੇ

ਵੈਸੇ ਤਾਂ ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤਾਂ ਆਪਣੀ ਲੁੱਟ ਨੂੰ ਕਾਇਮ ਰੱਖਣ ਲਈ ਆਪਣੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਦੇ ਹਰ ਵਿਰੋਧੀ ਲਈ 'ਸੂਲੀ ਦਾ ਇੰਤਜ਼ਾਮ' ਕਰਕੇ ਕੇਂਦਦੀਆਂ, ਪਰ ਇਸ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤਾਂ ਆਪਣੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਦੇ ਦਮਨ ਨੂੰ ਜਾਇਜ਼ ਠਹਿਰਾਉਣ ਲਈ ਨਿਆਂ ਦੇਣ ਦਾ ਢੰਗ ਰਚਣ ਹਿੱਤ ਕਰਹਿਆਂ ਬਣਾਉਂਦੀਆਂ ਹਨ ! ਕਾਨੂੰਨ ਦੇ ਹੱਥ ਬਹੁਤ ਲੰਬੇ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਕਦੇ ਵੀ ਕਾਨੂੰਨ ਬਰਾਉਣ ਵਾਲਿਆਂ ਦੇ ਗਲ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦੇ ਸਗੋਂ ਹਮਸ਼ਾ ਹੀ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਚੇਤਨ ਕਰ ਰਹੇ ਅਗੋਧਾ-ਵਧੂ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਗਲ ਨੂੰ ਹੀ ਪੈਂਦੇ ਹਨ ! ਅਖੌਤੀ ਕਦਹਿਰੀਆਂ ਦਾ ਨਿਆਂ ਪ੍ਰਬੰਧ ਏਨਾ ਗ੍ਰੰਝਲਪੂਰਨ, ਮਹਿੰਗਾ ਅਤੇ ਘਟੀਆ ਹੈ ਕਿ ਅਸਲ ਦੱਸ਼ੀ ਸਾਫ਼ ਬਰ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ! ਨਿਆਂ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਅਨਿਆਂ ਨੂੰ ਆਧਾਰ ਬਣਾਉਂਦਾ ਹੈ ! ਕਿਸੇ ਵੀ ਦੇਸ਼ੀ ਘਟਨਾ ਦੇ ਆਧਾਰਕੁਤ ਕਾਰਟਾਂ ਨੂੰ ਜਾਣਨ ਦੀ ਬਜਾਏ ਸਹੀ ਹੋਰ ਤੇ ਪੰਸ਼ ਕੀਤੇ ਸਬੂਤਾਂ ਦੇ ਆਧਾਰ ਤੇ ਨਿਰਦੇਸ਼ ਬੰਦੇ ਨੂੰ ਦੇਸ਼ੀ ਸਿੱਧ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ! ਸਾਡੇ ਸਮਾਜ ਦੇ ਬਹੁਤ ਸਾਕੇ ਅਪਰਾਧਾਂ ਦੇ ਕਾਰਣ ਆਰਥਿਕ ਸਮਾਜਕ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਨਚਰਾਆਂਦਾਜ਼ ਕਰਕੇ ਅਖੇਤੀ ਨਿਆਂ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਵਿਅਕਤੀਰਤ ਸਤਹੀ ਕਾਰਣ ਨੂੰ ਆਲ ਕਾਰਟ ਮੰਨ ਕੇ ਸਜ਼ਾ ਦਿੰਦਾ ਹੈ । ਸਾਡੇ ਸਮਕਾਲੀ ਨਿਆਂ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਦੀ ਇਸ ਕਮਜ਼ੋਰੀ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਵਾਤਾਵਰਣ ਨੂੰ ਨਜ਼ਰ-ਅੰਦਾਜ਼ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਦਾ ਇਉਂ ਵਰਣਨ ਕੀਤਾ ਹੈ :

ਕਿੰਜ ਕਚਹਿਰੀ ਵਾੜਦਾ, ਮੈ' ਕਿੰਜ ਕਟਹਿਰੇ ਚਾੜ੍ਹਦਾ ਦੌੜੀ ਤਾਂ ਮਾਹੌਲ ਸੀ, ਕਿੰਜ ਲਿਆਉਂਦਾ ਨਾਲ ਦਰਿਆ ਮੇਰਾ ਵਕੀਲ ਸੀ, ਕਾਲੀ ਪੌਣ ਦਲੀਲ ਸੀ ਜੰਗਲ ਮੇਰਾ ਸੀ ਗਵਾਹ, ਕੋਈ ਨਹੀਂ ਆਇਆ ਨਾਲ

ਇਹ ਅਖੇਤੀ ਨਿਆਂ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਦੋਸ਼ੀਆਂ ਨੂੰ ਨਿਰਦੇਸ਼ ਤੇ ਨਿਰਦੇਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਦੋਸ਼ੀ ਸਾਬਤ ਕਰਕੇ ਸੁਲੀ-ਲਟਕਾ ਦਿੰਦਾ ਹੈ, ਜੇਲ੍ਹੀਂ ਡੱਕ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਸਬੰਧੀ 'ਪਾਤਰ' ਦਾ ਖੂਬਸੂਰਤ ਸ਼ੇਅਰ ਹੈ :

> ਵਾਇਲਨ ਦਾ ਗਜ਼ ਫੇਰ ਰਿਹਾ ਸੀ ਸੀਖਾਂ ਤੇ ਜੇਲ 'ਚ ਇਕ ਸਾਜ਼ਿੰਦਾ ਡੱਕਿਆ ਹੋਇਆ ਸੀ

ਸਾਡਾ ਮੌਜੂਦਾ ਨਿਆਂ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਅਮਾਨਵੀਂ ਵਿਵਹਾਰ ਨੂੰ ਜਨਮ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਕਾਰਣ ਹੀ। ਮਨੁੱਖ ਅੰਦਰ ਮਨੁੱਖੀ ਭਾਵਨਾ ਖ਼ਤਮ ਹੋ ਰਹੀ ਹੈ। ਡਲਤ ਨਿਆਂ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਅਧੀਨ 'ਝੂਠੋਂ ਪੁਲਿਸ ਕੈਸ' ਬਣਾਏ ਜਾਣ ਦੇ ਡਰੇ' ਲੱਕ ਮਰ ਰਹੇ ਵਿਅਕਤੀ ਦੇ ਮੂੰਹ ਵਿਚ ਪਾਣੀ ਪਾਉਣ ਤੋਂ ਵੀ ਡਰਦੇ ਹਨ ਇਸ ਨੂੰ 'ਪਾਰਭ' ਨੇ ਆਪਣੇ ਸ਼ੇਅਰ ਵਿਚ ਦਿਉ' ਤਿਪਿਆ ਹੈ:

> ਕਿਤੇ ਨਾ ਕਤਲ ਦਾ ਇਲਜ਼ਾਮ ਸਿਰ ਤੇ ਆ ਜਾਵੇ ਤੜਫਦੀ ਲਾਸ਼ ਰਹੀ ਪਰ ਕਿਸੇ ਨਾ ਹੱਥ ਲਾਇਆ

ਮੌਜੂਦਾ ਨਿਆਂ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਵਿਚ ਵਿਚ ਅਨਿਆਂ ਦਾ ਬੋਲਬਾਲਾ ਤਾਂ ਹੈ ਹੀ ਪਰ ਇਸ ਨਿਆਂ ਦੋਣਾ

ਦੇ ਚੋਂਗ ਦਾ ਕੰਮ-ਕਾਜ ਦੇਨਾ ਗੁੰਭਲਦਾਰ ਅਤੇ ਲਟਕਾਓ ਵਾਲਾ ਕਿ ਮੁਕੱਦਮਿਆਂ ਦਾ ਫ਼ੈਸਲਾ ਹੁੰਦੇ ਉਮਰਾਂ ਬੀਤ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ । ਮੁਕੱਦਮਿਆਂ ਵਿਚ ਉਸਰਾਂ ਬੀਤ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਵਕੀਲਾਂ ਦੇ ਘਰ ਭਰਦਿਆਂ ਘਰ ਉਜੜ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਫੇਤ ਦੀ ਨਿਆਂ ਨਸੀਬ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ । ਇਸ ਕਰੂਰ ਸੁਨਕਾਰ ਕਰਾਂ ਅਦ ਨੀ ਤਾਂਤੇ ਦੇ ਪ੍ਰੀਕਾਈ ਦੇ ਲਈ ਸਥਾਪਤ ਜਮਾਤਾਂ ਵੱਲੋਂ ਨਿਆਂ ਦੇਣ ਲਈ ਮਸ਼ਹਰ ਪਾਦਲੇ ਰਾਜੇਂ ਦੇ ਪ੍ਰੀਕਲ ਨੂੰ ਵਰਤਿਆ ਹੈ:

> ਏਨਾ ਉੱਚਾ ਤਖ਼ਤ ਸੀ, ਅਦਲੀ ਰਾਜੇ ਦਾ ਮਜ਼ਲੂਮਾਂ ਦੀ ਉਮਰ ਹੀ ਟਾਹ ਵਿਚ ਬੀਤ ਗਈ ਜਾਂ ਫਿਰ

ਇਸ ਅਦਾਲਤ 'ਚ ਬੰਦੇ ਬਿਰਖ ਹੋ ਗਏ ਫੈਸਲੇ ਸੁਣਦਿਆਂ ਸੁਣਦਿਆਂ ਸੁੱਕ ਗਏ ਆਖੋਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਉੱਜੜੇ ਘਰੀ' ਜਾਣ ਹੁਣ ਇਹ ਕਦੇ' ਤਕ ਏਥੇ ਖਤੇ ਰਹਿਣਗੇ।

ਸਥਾਪਤ/ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤਾਂ ਆਪਣੇ ਵਿਕੋਧੀਆਂ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਵੱਲੋਂ ਠੱਸੇ ਅਖੇਤੀ ਨਿਆਂ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਅਧੀਨ ਸਥਾ ਤਾਂ ਦਿੰਦੀਆਂ ਹੀ ਹਨ, ਪਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਲਈ ਮਾਨਮਿਕ ਅਤੇ ਸਗੀਰਿਕ ਜ਼ਬਰ ਲਈ ਨਿਆਂ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਅੰਦਰ ਰਹਿਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਨਹੀਂ ਹੈ। 'ਪਾਤਰ' ਨੇ ਇਸ ਤਸ਼ੇਂਦਦ ਨੂੰ ਨਿਆਂ ਆਧਾਰਿਤ ਧਰਾਤਲ ਤੋਂ ਸਿੱਧ ਕਰਨ ਵਾਲੀ ਨਿਆਂ-ਪ੍ਰਵਾਲੀ ਤੋਂ ਵੀ ਭਰਪੁਰ ਕਟਾਬਸ਼ ਕੀਤਾ ਹੈ।

ਪਾਤਰ ਦੀਆਂ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਵਿਚ ਯਥਾਰਥ ਦੀ ਕਰੂਰਤਾ ਅਤੇ ਸਥਾਪਤੀ ਦੇ ਤਸ਼ੱਦਦ ਨਾਲ ਦੋ ਮਨੌਕਾਵ ਅਸ਼ਾ/ਨਿਰਸ਼ਾ ਆਪਸੀ ਵਿਰੋਧ-ਸੁੱਧ ਵਿਚ ਤਦੇ ਮਿਲਦੇ ਹਨ। ਅਸਲ ਵਿਚ ਤਣਾਉ ਨਿਰੋਲ ਕਾਵਿਕ ਹੋਣ ਦੀ ਥਾਂ ਕਥਾਰਥ ਦੇ ਪ੍ਰਤੱਕਣ ਬੱਧ ਦੀ ਵਿਧੀ ਤੋਂ ਜਨਮ ਲੈਂਦਾ ਹੋਇਆ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਸਮੇਂਦੇ ਜੀਵਨ-ਦਿਸ਼ਟੀਕੋਣ ਵਿਚ ਸਮਾਇਆ ਹੋਇਆ ਹੈ।

ਕਵੀ ਆਪਣੇ ਆਲੇ-ਦੁਆਲੇ ਪਸਰੇ ਯਥਾਰਥ ਨਾਲ ਨਿਰੇਸ਼ਰ ਸੰਦਾਦ ਰਚਾਉਂਦਾ ਹੈ। ਯਥਾਰਥ ਕਵੀ ਨੂੰ ਅਚੇਤ ਜਾਂ ਸੁਚੰਤ ਹਰ ਸਮੇਂ ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਕਰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਕਵੀ ਯਥਾਰਥ ਗ੍ਰਹਿਣ ਦੇ ਅਨੁਭਰ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਕਲਾ-ਕਿਰਤ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸਮੁੱਚੇ ਸੰਸਾਰਥ ਯਥਾਰਥ ਵਿਚੋਂ ਜੋ ਕੁਝ ਸਾਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ, ਉਹ ਜ਼ਰੂਰੀ ਨਹੀਂ ਸਾਡੇ ਅਨੁਕੂਲ ਹੀ ਹੋਵੇ, ਸਗੋਂ ਬਹੁਤੀ ਵਾਰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਯਥਾਰਥ ਸਾਡੇ ਵਿਰੋਧ ਹਿੱਤੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸਾਡਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਯਥਾਰਥ ਸਾਡੇ ਵਿਰੋਧ ਹਿੱਤੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸਾਡਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਯਥਾਰਥ ਸਾਡੇ ਕਿਰੋਧ ਰਿਵੇਹ ਹੈ। ਸਾਡਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਯਥਾਰਥ ਸਾਡੇ ਅੰਤਰਸ਼ਟ ਕਰਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਆਸੇ ਅਪ੍ਰਾਪਤ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਰਹਨ ਲਈ ਸੰਘਰਸ਼ ਕਰਦੇ ਹਾਂ। ਇਹ ਸੰਘਰਸ਼ ਵਿਚ ਹੀ ਆਸ਼ਾ ਅਤੇ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੇ ਸਨੇ-ਭਾਵ ਦੇਦਾ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਆਸ਼ਾ ਅਤੇ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੇ ਹੁੰਦਾ ਤਾਂ ਲਾਫ ਕੁਲਨਾ ਦਿੱਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਸਿਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਚਾਨਣ ਦੀ ਪਰਿਚਾਣ ਯੋਗ ਹਾਂਦ ਹਨੇਰੇ ਦੇ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਹੈ, ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਅਸ਼ਾ ਦੀ ਹੋਂਦਾ ਤੇ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦਾ ਨਿਰੰਤਰ ਸੰਵਾਦ ਚਲਿਆ ਆ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਸਮੁੱਖ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਹਮੁੰਸ਼ਾਂ ਆਪਣ ਰਿਤੇਸ਼ ਸਥਿਤੀਆਂ ਨੂੰ ਹੀ ਪਸੰਦ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਵੀ ਉਸ ਨੂੰ ਸਥਿਤੀਆਂ ਆਪਣ ਵਿਰੋਧ ਦਰ ਜਾਂਦੀਆਂ ਦਿਖਾਈ ਦਿੰਦੀਆਂ ਹਨ ਤਾਂ ਉਸ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੇ ਮਨੰਭਾਵਾਂ ਨੇ ਜਨਮ ਮਿਲਣਾ ਹੈ।

ਸਾਡੇ ਅਧਿਐਨ ਦੇ ਪਾਤਰ 'ਪਾਤਰ' ਦੀਆਂ ਕਜ਼ਲਾਂ ਵਿਚ ਆਸ਼ਾ/ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੇ ਜੁੱਟ ਵਿਚ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਹਾਵੀ ਜਾਪਦੀ ਹੈ। ਤਾਵੇਂ ਉਸ ਦੀਆਂ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਵਿਚ ਆਸ਼ਾ ਦੀ ਪ੍ਰਤੀ ਪੂਨੀ ਵੀ ਸੁਣਾਈ ਦਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਭਾਰੂ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦਾ ਕਾਰਨ ਨਿਰੰਲ ਸ਼ਾਇਰ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਲੱਭਦਾ ਕੀ ਤਰਕਸੰਗਤ ਨਹੀਂ ਹੋਵੇਗਾ। ਪਰ ਸਾਡੇ ਮੌਤ ਅਨੁਸਾਰ ਪਾਤਰ ਦੀ ਗ਼ਜ਼ਲ ਵਿਚ ਆਸ਼ਾ/ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੇ ਜੁੱਟ ਵਿਚੋਂ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੇ ਭਾਰੂ ਹੋਣ ਦਾ ਕਾਰਨ ਉਸ ਦਾ ਹਾਵੀ ਪ੍ਰਤੀਕੂਲ ਪ੍ਰਸਥਿਤੀਆਂ ਨੂੰ ਬਦਲਣ ਵਿਚ ਅਸ਼ਸ਼ਲ ਰਹਿਣਾ ਹੈ। 'ਅਸਫਲ' ਇਸ ਲਈ ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਹਾਵੀ ਪ੍ਰਤੀਕੁਲ ਪ੍ਰਸਥਿਤੀਆਂ ਨੂੰ ਬਦਲਣ ਲਈ ਅਗਗਗਗ ਦਿਖਾਦੀ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਭਾਵੇਂ ਉਸ ਦੇ ਗ਼ਜ਼ਲਾ ਸੰਗ੍ਰਿਪ 'ਹਵਾ ਵਿਚ ਲਿਖੇ ਹਰਣ' ਵਿਚ ਉਸ ਦੀ ਇਹ ਪ੍ਰਤੀਬੰਧਤਾ ਧੀਮੀ ਸੁਰ ਵਿਚ ਹੈ, ਪਰ ਉਸ ਦੀਆਂ 'ਕੌਲਾਜ਼' ਵਿਚ ਛਪੀਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਇਸ ਗੱਲ ਦੀ ਗਵਾਈ ਭਰਵੀਆਂ ਹਨ ਕਿ ਉਹ ਚੇਤਨ ਤੌਰ ਤੋਂ ਹਾਵੀ ਪ੍ਰਸਥਿਤੀਆਂ ਨੂੰ ਬਦਲਣ ਲਈ ਉਤੀ ਰਾਜ਼ਸੀ ਲਹਿਰ ਤੋਂ 'ਪ੍ਰਭਾਵਤ ਸੀ। ਪਰ ਜਦੋਂ ਨਿਕਲਾਜ਼ਾਂ ਦੇ ਵਿਚ ਕਰਾਸ਼ ਸੁਭਵਿਕ ਹੀ ਸੀ। 'ਪਾਤਰ' ਦੀ ਖੁਬਸੂਰਤੀ ਇਸੋ ਵਿਚ ਰਿਹਾਸ਼ਾਂ ਦੇ ਤੱਤ ਭਾਰੂ ਹੋ ਜਾਣਾ ਸੁਭਵਿਕ ਹੀ ਸੀ। 'ਪਾਤਰ' ਦੀ ਖੁਬਸੂਰਤੀ ਇਸੋ ਵਿਚ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੇ ਗੁੜੇ ਕਾਲੇ ਬਦਲਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਆਸ਼ਾ ਦੀ ਖਿਜਲੀ ਚਮਕਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੇ ਇਸ ਗੁਣ ਨੂੰ ਭਾ: ਕਰਮਜੀਤ ਸਿੰਘ (ਸਵਰੋਗਵਾਸੀ) ਨੇ ਆਪਣੀ ਰਚਨਾਤਮਿਕ ਆਲੋਚਨਾਤਮਿਕ ਲੈਲੀ ਵਿਚ ਉਦਿ 'ਕਿਸਾਨ ਕੀਤਾ ਹੈ

"ਉਸ ਦੀ ਗ਼ਜ਼ਲ ਦਾ ਨਾਇਕ ਇਸ ਤ੍ਰਾਸਦੀ (ਨਿਰਾਸ਼ਾ) ਵਿਚ ਖੁਰਦਾ ਹਾਰਦਾ ਜਾਂ ਨਿਖੁੱਟਦਾ ਨਜ਼ਰ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦਾ ਸਗੇਂ ਇਸ ਨੂੰ ਜੀਵਨ ਦੇ ਆਪੰਡ ਅਨੁਭਵ ਦੇ ਵਿਵੇਕ ਦਾ ਅੰਗ ਸਮਝਦਾ, ਇਸ ਨੂੰ ਮੁਸਕਰਾ ਕੇ ਭੇਂਛਦਾ ਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਅਜ਼ਮਤ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਪੱਕ ਕਰਦਾ ਦਿਸਦਾ ਹੈ। ਬੇਸ਼ੱਕ ਇਹ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਪਾਤਰ ਦੀ ਚੋਡੀ ਹੋਈ ਦਵੈਦਵਾਦੀ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਦੀ ਦੇਣ ਹੈ।"

ਉਸ ਦੀਆਂ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਦੇ ਸ਼ੈਅਰਾਂ ਕਿਚ ਆਸ਼ਾ ਅਤੇ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੇ ਭਾਵ ਆਪਸ ਵਿਚ ਘੁਲੇ ਮਿਲੇ ਤਾਂ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦੇ ਹਨ ਪਰ ਨਿਰੋਲ ਆਜ਼ਾਮਦੀ ਝਲਕਾਰੇ ਕਿਤੇ ਹੀ ਮਿਲਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ 'ਹਵਾ ਵਿਚ ਲਿਖੇ ਹਰਵੇ ਗ਼ਜ਼ਲ ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਦੀ ਪਹਿਲੀ ਗ਼ਜ਼ਲ ਦਾ ਪੰਜਵਾਂ ਸ਼ੈਅਰ -ਵੇਖਨਯੋਗ ਹੈ:

> "ਪੱਥਰ ਹੇਠਾਂ ਅੰਕੁਰ ਤੜਪੇ, ਹਰ ਅੰਕੁਰ ਵਿਚ ਵੁੱਲ ਪੱਥਰ ਵਿਚ ਤਰੇੜਾ ਪਾ ਗਈ, ਹਿੰਸਕ ਰੁੱਤ ਬਹਾਰ"

ਇਸ ਸ਼ੁੰਅਰ ਵਿਚ ਜਿਥੇ ਪੱਥਰ ਦੇ ਜਬਰ ਨੂੰ ਦਿਖਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ, ਉਥੇ ਉਸ ਪੱਥਰ ਵਿਚ ਤਰੇੜਾਂ ਪਾਉਣ ਵਾਲੀ ਹਿੰਸਕ ਰੁੱਤ ਬਹਾਰ ਦਾ ਵੀ ਚਿਕਰ ਹੈ। ਇਹ ਹਿੰਸਕ ਰੁੱਤ ਬਹਾਰ ਕੀ ਸੀ ? ਪੱਥਰ ਵਿਚ ਤਰੇੜਾਂ ਪਾ ਜਾਣ ਵਾਲੀ ਰੁੱਤ ਦਾ ਅਰਥ ਹਰ ਕੋਈ ਆਪਣੇ ਗਵ-ਮੰਤਲ ਅਨੁਸਾਰ ਹੀ ਲੈ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਸਭ ਤੋਂ ਠੀਕ ਅਰਥ ਉਹ ਹਨ, ਜੋ ਲੇਖਕ ਨੇ ਪ੍ਰਗਟ ਕਰਨੇ ਚਾਹੇ ਜਾਂ ਉਹ ਨੇ, ਜੋ ਪਾਠਕ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਉਪਸੇ। ਦੋਹਾਂ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਦੀ ਆਪਣੀ ਸੀਮਾ ਹੈ। ਕਈ ਵਾਰ ਲੇਖਕ ਜੋ ਕੁਝ ਕਹਿਣਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹੈ ਉਸ ਤੋਂ ਵਧੀਕ ਅਚੇਤ ਹੀ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਧਾੂ ਕਹੋਂ ਦਾ ਪਾਠਕ ਆਨੰਦ ਮਾਣਦਾ ਹੈ। ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਕਈ ਵਾਰ ਪਾਠਕ ਪ੍ਰਸੰਗ ਨੂੰ ਜਾਣੋਂ ਕਿਨਾਂ ਆਪਣੇ ਹੀ ਅਰਥ ਨੂੰ ਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਦਾ ਲੇਖਕ ਨੂੰ ਚਿੱਤ-ਚੰਡਾ ਵੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ। ਸ਼ੋਰ ਇਹ ਕਾਵਿ ਦਾ ਵਿਲੱਖਣ ਗੁਣ ਹੈ, ਇਹ ਇਕ ਅਰਥ ਸੰਚਾਰਨ ਦੀ ਬਜਾਏ ਅਨੇਕ ਅਰਥ ਸੰਚਾਰ ਨਹੀਂ ਕਰਦੀ। ਜੋ ਉਹ ਕਾਵਿਕਰਰ ਇਕ ਤੋਂ ਵਧੀਕ ਅਰਥ ਸੰਚਾਰ ਰਹੀ ਕਰਦੀ। ਜੋ ਉਹ ਕਾਵਿਕਰਤ ਇਕ ਤੋਂ ਵਧੀਕ ਅਰਥ ਸੰਚਾਰ ਕਰਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਇਹ ਉਸ ਦਾ ਵਧੀਆ ਕਾਵਿਕ ਗੁਣ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਕਾਵਿਕਰਤ ਦੀ ਤੋਂ ਤਾਂ ਇਹ ਉਸ ਦਾ ਵਧੀਆ ਕਾਵਿਕ ਗੁਣ ਹੈ, ਪਰ ਜੋ ਉਹ ਆਪਾ-ਵਿਰੰਧੀ ਸੰਚਾਰ ਕਰਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਇਹ ਕਾਵਿ ਦਾ ਦੱਸ਼ ਹੈ। ਕਾਵਿਕਰਤ ਦੇ ਬਹੁ-ਅਰਥੀ ਸੰਚਾਰ ਨੂੰ ਉਪਰਠੇ ਪਰਿਪੇਖ ਵਿਚ ਰੱਖ ਕੇ ਹੀ ਸਮਝਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਉਪਰ ਰਿਖ਼ਤ ਸ਼ੇਅਰ ਨੂੰ ਮੈਂ ਨਕਸਲਝਾਵੀ ਲਹਿਰ ਦੀ ਚੜ੍ਹਾਈ ਦੇ ਆਸ਼ਾਵਾਦੀ ਹੋਰ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾ ਮੰਨਦਾ ਹਾਂ। ਪਰੰਤੂ ਸੁਰਜੀਤ ਪਾਤਰ ਦੀਆਂ ਗਜ਼ਲਾਂ ਵਿਚ ਅਜਿਹੇ ਸ਼ੇਅਰ ਬਹੁਤੇ ਘੱਟ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਨਿਰੱਲ ਆਸ਼ਾ ਦੀ ਧੁਨੀ ਹੀ ਸੁਣਾਈ ਦੇਵੇਂ। ਉਸ ਦੇ ਜ਼ਿਆਦਾਤਰ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਆਸ਼ਾ ਅਤੇ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦਾ ਸੰਗਮ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਉਸ ਦੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਿਲਦੀ ਰਿਰਾਸ਼ਾ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਪ੍ਰਪਤ ਯਥਾਰਥ ਦੀ ਦੁਖਾਂਤਕ ਪੇਸ਼ਕਰਾਂਗ ਤਾਂ ਹੈ, ਪਰ ਭਵਿੱਖ ਲਈ ਆਸ ਦੀ ਕਿਰਨ ਲਈ ਦ੍ਰਿਤ ਹੱਠ ਵੀ ਦਿਖਾਈ ਦਿੰਦਾ ਹੈ:

"ਬਲਦਾ ਬਿਰਖ ਹਾਂ, ਖਤਮ ਹਾਂ ਥੱਸ ਸ਼ਾਮ ਤੀਕ ਹਾਂ ਫਿਰ ਵੀ ਕਿਸੇ ਬਹਾਰ ਦੀ, ਕਰਦਾ ਉਡੀਕ ਹਾਂ"

ਆਪਣੇ ਅਨੁਕੂਲ ਪ੍ਰਸਥਿਤੀਆਂ ਵਿਚ ਤਾਂ ਆਧਾਮਈ ਗੱਲਾਂ ਕਰਨੀਆਂ ਚੋਰ ਸੌਖੀਆਂ ਹਨ। ਪਰ ਜਦੋਂ ਸਮੁੱਚੀ ਸਥਿਤੀ ਹੀ ਪ੍ਰਤੀਕੁਲ ਹੋਵੇ, ਅਜਿਹੇ ਸਮੇਂ ਅਸਾ ਦੀ ਆਸ ਰੱਖਣਾ ਤਾਂ ਬਹੁਤ ਹੀ ਪ੍ਰਪੱਕ ਜੀਵਨ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਸੰਭਵ ਹੈ। 'ਬਲਦਾ ਬਿਰਘ' ਜਿਸ ਨੇ 'ਸ਼ਾਮ ਤੀਕ' ਸ਼ਤਮ ਹੋ ਜਾਣਾ ਹੈ, ਜਦੋਂ ਬਹਾਰ ਦੀ ਉਡੀਕ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਤਾਂ ਨਿਸਤੇ ਹੀ ਕਵੀ ਦਾ ਜੀਵਨ-ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੌਣ ਪ੍ਰਪੱਕ ਆਸਾਮਈ ਹੈ। ਦਿਨਾਂ ਵਿਚ ਤਾਂ ਰੁੱਤ ਕਦਲਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਇਸ ਸ਼ੇਅਰ ਵਿਚ ਤਾਂ ਦਿਨ ਵਿਚ ਹੀ ਰੁੱਤ ਬਦਲਣ ਦੀ ਆਸ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਅਜਿਹੇ ਸਨੇਭਾਵ 'ਪਾਤਰ' ਦੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਮਿਲਦੇ ਹਨ। ਇਕੋ ਸ਼ੋਅਰ ਵਿਚ ਆਸ਼ਾ ਅਤੇ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਆਪਸੀ ਰਵਾਇਤੀ ਵਿਚੋਧ ਵਿਚ ਤਣੇ ਮਿਲਦੇ ਹਨ। ਇਕੋ ਜ਼ਿਅਰ ਵਿਚ ਆਸ਼ਾ ਅਤੇ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਆਪਸੀ ਰਵਾਇਤੀ ਵਿਚੋਧ ਵਿਚ ਤਣੇ ਮਿਲਦੇ ਹਨ। ਇਕੋ ਜ਼ਿਅਰ ਵਿਚ ਹੋਲੀ ਪਰ ਦ੍ਰਿਤ੍ਰ ਸੂਰ ਵਿਚ ਆਸ਼ਮਈ ਧੂਨੀ ਮੌਜੂਦ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ। ਬਿਰਖ ਦੇ ਰੂਪਕ ਰਾਹੀਂ ਹੀ 'ਪਾਤਰ' ਨੇ ਆਸ਼ਾ/ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੇ ਵਿਰੋਧ ਵਾਲੇ ਕਾਵਿਕ ਅਨੁਭਵਾ ਨੇ ਇਉਂ ਬਿਆਨਿਆ ਹੈ :

> ਕਿਸੇ ਦੇ ਵਾਸਤੇ ਸ਼ਾਇਦ ਬਿਰਖ ਬਣਾਂ ਮੈ' ਵੀ ਇਸੇ ਉਮੀਦ ਤੇ ਬਲ ਵਿਚ ਖੜਾਂ ਦੁਪਹਿਰ ਅੰਦਰ

ਉਪਰਲੇ ਦੌਹਾਂ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਨਾ ਕੇਵਲ ਰੂਪਕ ਦੀ ਹੀ ਸਾਂਝ ਹੈ ਸਗੋਂ ਦੌਹਾਂ ਵਿਚ ਆਸ਼ਾ/ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੇ ਵਿਰੋਧੀ ਸੁੱਟਾਂ ਵਿਚ ਆਸ਼ਾ ਦਾ ਹੌਲੀ ਪਰ ਦ੍ਰਿਤ੍ ਸੁਰ ਵੀ ਵਿਦਮਾਨ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ. ਐ ਇਸੇ ਦੁਵੱਲੀ ਪਹੁੰਚ ਵਾਲਾ ਇਕ ਹੋਰ ਖੁਬਸ਼ੁਰਤ ਸ਼ੇਅਰ ਹੈ:

> ਪੈ ਚੱਲੀਆਂ ਤੇਰੇ ਚਿਹਰੇ ਤੇ ਤਰਕਾਲਾਂ ਪਰ ਵਾਲਾਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਰਿਸ਼ਮ ਸਥਾ ਦੀ ਝਲਕੇ ।

ਆਸ਼ਾ ਅਤੇ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੇ ਵਿਰੋਧ ਵਿਚ ਜ਼ਿੱਥੇ ਆਸ਼ਾਮਈ ਸ਼ੇਅਰ ਮਿਲਦੇ ਹਨ, ਉਥੇ 'ਪਾਤਰ' ਦੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਉਦਾਸੀ ਅਤੇ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੀ ਗਹਿਰੀ ਧੰਦ ਛਾਈ ਹੋਈ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚ 'ਪਾੜਰ' ਦਾ ਕੋਈ ਦੇਸ਼ ਨਹੀਂ ਹੈ । ਜਦੋਂ ਸ਼ੈਵੇਦਨਸ਼ੀਲ ਕਵੀ ਆਪਣੇ ਆਲੇ-ਦੁਆਲੇ ਪਸਾਰੇ ਬਹੁ-ਦਿਸ਼ਾਵੀ ਕਠੌਰ, ਅਮਾਨਵੀ ਪ੍ਰਸਿਥਤੀਆਂ ਦੇ ਪ੍ਰਤੀਕੁਲ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਦੇਖਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਉਸ ਪਾਸੇ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦਾ ਸਹਿਜ ਸਭਾ ਹੀ ਪਗਟਾ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਖਾਸ ਕਰਕੇ ਉਦੋਂ ਜਦੋਂ ਉਸ ਨੇ ਹਾਵੀ ਪਸਥਿਤੀਆਂ ਨਾਲ ਟੱਕਰ ਲੈਣ ਵਾਲਿਆਂ ਦੀ ਤਾਸਦਿਕ ਸਥਿਤੀ ਨੂੰ ਨਿਕਟ ਤੋਂ ਦੇਖਿਆਂ ਹੋਵੇ। ਸਥਿਤੀਆਂ ਵਲੋਂ ਪੈਦਾ ਕੀਤੀ ਗਈ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਨੂੰ ਭੱਲ ਜਾਣ ਲਈ ਜਿੱਥੇ ਧਾਰਮਿਕ ਲੱਕ **'ਧਰਮ** ਦੀ ਅਫੀਮ' ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਕਰਦੇ ਹਨ ਉਸੇ ਤਰਾਂ ਨਿਰੋਲ ਆਸ਼ਾਵਾਦੀ ਸ਼ਾਇਰ ਵੀ ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੀ ਅਫੀਮ 'ਆਸ਼ਾ' ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਕਰਦੇ ਹਨ । ਮੇਰਾ ਕਹਿਣ ਤੋਂ ਭਾਵ ਹੈ ਕਿ ਸਥਿਤੀਆਂ ਦੇ ਭਾਰ ਹੋ ਜਾਣ ਅਤੇ ਅਗਾਂਹਵਧੂ ਤਾਕਤਾਂ ਦੇ ਕੁਚਲੇ ਜਾਣ ਤੇ ਵੀ ਰਵਾਇਤੀ ਆਸ਼ਾਵਾਦੀ ਦਾ ਪੱਲਾ ਨਾ ਛੱਡਣਾ ਇਕ ਤਰਾਂ ਦੀ 'ਝਠੀ ਚੇਤਨਾ' ਪੈਦਾ ਕਰਨਾ ਹੈ । ਸਾਡੇ ਖ਼ਿਆਲ ਅਨੁਸਾਰ ਇਸ ਭਗਾਂ ਦਾ ਗ਼ੌਰ-ਯਥਾਰਥਕ ਆਸ਼ਾਮਈ ਵਰਨਣ ਤਾਂ ਨਿਰਾਸ਼ਾਮਈ ਵਰਣਨ ਤੋਂ ਵੀ ਭੈੜਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਪੈਦਾ ਕਰਦਾ ਹੈ । ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ 'ਪਾਤਰ' ਜੀਵਨ ਸਥਿਤੀਆਂ ਵਿਚੋਂ ਪਾਪਤ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਨੂੰ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕਰਦਾ ਹੈ । ਸਥਾਪਤ ਕਦਰਾਂ ਕੀਮਤਾਂ ਵਿਰੱਧ ਜਦੋਂ ਬਗਾਵਤ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਛੇ-ਗਨਾਹ ਲੌਕਾਂ ਦਾ ਕਤਲੇਅ-ਮ ਹੁੰਦਾ ਹੈ । ਝੂਠੇ ਪੁਲਿਸ ਮਕਾਬਲੇ ਬਣਾਏ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਲੱਕਾਂ ਵਿਚ ਇਕ ਸਹਿਮ ਛਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਇਸ ਕਰੂਰ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ 'ਪਾਤਰ' ਆਪਣੇ ਇਕ ਸ਼ੇਅਰ ਵਿਜ ਇਉਂ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕਰਦਾ ਹੈ :

> ਕਿਸੇ ਦੀ ਵਾਜ ਨਾ ਉਠੀ ਫਿਰ ਏਸ਼ ਸ਼ਹਿਰ ਅੰਦਰ ਮਿਲੀ ਜੂ ਲਾਸ਼ ਕਿਸੇ ਬੇ-ਗੁਨਾਹ ਦੀ ਨਹਿਰ ਅੰਦਰ

ਇਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦਾ ਇਕ ਹੋਰ ਸ਼ੇਅਰ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਹਰ ਕਿਸਮ ਦੀ ਝੂਠੀ ਚੇਤਨਾ (ਵਹਿਮ) ਡੇ' ਖਹਿੜਾਂ ਫੁਡਾ ਪ੍ਰਤੀਕੁਲ ਸਥਿਤੀਆਂ ਵਲੋਂ' ਵਰਤਾਈ ਜਾਣ ਵਾਲੀ ਦੁਖਤਿਕ ਹੋਣੀ ਦਾ ਜਿਕਰ ਹੈ :

> ਇਹ ਵੀ ਸ਼ਾਇਦ ਮੌਰਾ ਆਪਣਾ ਵਹਿਮ ਹੈ ਕੋਈ ਦੀਵਾ ਜਗੇਗਾ ਮੌਰੀ ਕਬਰ ਤੈ ਜੇ ਹਵਾ ਇਹ ਰਹੀ ਕਬਰਾਂ ਉਤੇ ਤਾਂ ਕੀ ਸਕ ਘਰਾਂ ਦੇ ਵੀ ਦੀਵੇਂ ਬਝੇ ਰਹਿਣਗੇ।

ਵੈਸੇ ਤਾਂ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗਜ਼ਲ ਦੇ ਸ਼ੋਅਰ ਇਕ ਦੂਜੇ ਤਾਂ ਆਜ਼ਾਦ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਪਰ 'ਪਾਤਰ' ਦੀਆਂ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ੇਅਰ ਸਮੁੱਚੇ ਵਿਚ ਹੀ ਵਧੇਰੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਸਿਰਜਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਗੱਲ ਨੂੰ 'ਪਾਤਰ' ਮੁਦ ਵੀ ਮੰਨਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਆਪਣੇ ਗਜ਼ਲ ਸੀਗ੍ਰਹ ਦੀ ਆਦਿਕਾ ਵਿਚ ਲਿਖਦਾ ਹੈ :—

"ਕਿਸੇ ਤਣਾਅ ਜਾਂ ਵਹਿਣ ਵਿਚ ਲਿਖੀ ਗ਼ਜ਼ਲ ਦੇ ਸ਼ੇਅਰ ਉੱਪਰਲੀ ਤਹਿ ਤੇ ਸੁਤੰਤਰ ਹੋ ਕੇ ਵੀ ਹੇਠਲੀ ਤਹਿ ਤੇ ਆਪੇ ਵਿਚ ਤੂੰਘੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜੁੜੇ ਹੋਏ ਹੋਏ ਹਨ।" ਉਸ ਦੀਆਂ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਦੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਭਾਵ ਦੀ ਜਿੱਥੇ ਸਾਂਝ ਮਿਲਦੀ ਹੈ, ਉਥੇ ਇਸ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਦੇ ਮੰਡਲ ਵਿਚ ਆਸ਼ਾ ਦਾ ਦਿਜ਼ੁ ਪ੍ਰਗਟਾ ਵੀ ਸਾਰਿਆਂ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਪਸਰਿਆ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਪਾਰਤਾਂ ਦੀਆਂ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਵਿਚ ਪਸਰੀ ਨਿਰਾਸ਼ਾ, ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦੀ ਟੁੱਟ ਭੱਜ, ਅਲਗਾਓ ਪ੍ਰਤੀਨਿਹੜਾ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਜਦੋਂ 'ਚਾਰੇ ਪਾਸੇ, ਪ੍ਰਤੀਕੂਲ ਪ੍ਰਸਵਿਤੀਆਂ ਹਾਵੀ ਹੋਣ, ਮਨੁੱਖ ਰਿਗ਼ਤਿਆਂ ਵਿਚ ਤਰੇੜਾ ਪੈ ਜਾਣ। ਭਵਿੱਖ ਪ੍ਰਤੀ ਅਨਿਸ਼ਤਿਤਤਾ ਹੋਵੇਂ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖ ਹੋਥੋਂ 'ਸਨੁੱਖ ਦੀ ਲੁੱਟ ਹੋ ਰਹੀ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਅਜਿਹੇ ਸਮੇਂ ਸਾਇਰ ਦਾ ਨਿਰਾਸ਼ਮਦੀ ਸਵਰ ਅਲਾਪਣਾ ਸੁਭਾਵਿਕ ਹੈ ਜ਼ਿਊ ਕਿ ਸਾਇਰ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਭਾਵਾ ਦੇ ਤਰਜ਼ਮਾਨੀ ਤਾ ਕਰਦਾ ਹੀ ਹੈ, ਸਾਗੇ ਮਨੁੱਖਤਾ ਤੋਂ ਵਾਪਰਦੇ ਦੁਖਾਂਤ ਨੂੰ ਵਧੇਰੇ ਸ਼ਿਦਤ ਅਤੇ ਸੇਵੇਦਲਾ ਨਾਲ ਚਿਤਰਦਾ ਹੈ। ਸਭ ਤੋਂ 'ਵੱਧ ਸੰਤ੍ਰਸ਼ਟਤਾ ਦੀ ਗੱਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਾਇਰ ਫਿਰ ਵੀ ਅਤਿਸ਼ ਰੂਪ ਵਿਚ ਆਸ਼ਾਵਾਦੀ ਹੈ।

ਪਿਆਰ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਰਵਾਇਤੀ ਵਿਸ਼ਾਹੈ, ਪਰੈਤ ਪਿਆਰ ਦਾ ਸੈਕਲਪ ਹਰ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਜੀਵਨ ਦਿਸ਼ਟੀ ਅਨੁਸਾਰ ਵੱਖਰਾ-ਵੱਖਰਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸਾਡੀ ਪੁਰਾਣੀ ਰਵਾਇਤੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਤਾਂ ਪਿਆਰ ਦਾ ਸੰਕਲਪ ਬੜਾ ਸਿੱਧਾ-ਸਾਦਾ, ਰਮਾਰਿਕ ਅਤੇ ਉੱਚ-ਆਦਰਸ਼ਾਂ ਦੀ ਪੱਧਰ ਤੱਕ ਉਚਿ**-**ਆਇਆ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਆਧੁਨਿਕ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਪਿਆਰ ਸੈਕਲਪ ਪਰਾਣੇ ਪਿਆਰ ਸੈਕਲਪ ਤੋਂ ਬਿਲਕਲ ਹੀ ਭਿੰਨ ਅਤੇ ਵਿਲੱਖਣ ਹੈ। ਗ਼ਜ਼ਲ ਕਾਵਿ ਰੁਪ ਵਜੋਂ ਅਰਬੀ ਫਾਰਸੀ ਤੋਂ ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਰ ਆਇਆ। ਉਥੇ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਦਾ ਅਰਥ ਹੀ 'ਮਹਿਬਬ ਨਾਲ ਦੋ ਗੱਲਾਂ ਕਰਨੀਆਂ' ਸਨ। ਰਵਾਇਤੀ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਵਿਚ ਮੁਹੱਬਤ ਦੇ ਕਿੱਸੇ ਹੀ ਗਾਏ ਜਾਂਦੇ ਸਨ । ਪਰ 'ਪਾਤਰ' ਦੀਆਂ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਦੇ ਸ਼ੇਅਰ ਇਸ ਕੋਟੀ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦੇ। ਸਾਡੇ ਅਧਿਐਨ ਗੋਚਰੀ ਕਿਤਾਬ 'ਹਵਾ ਵਿਚ ਲਿਖੇ ਰਕੜ' ਦੀਆਂ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਦੇ ਕੁਝ ਸੈਅਰ ਖ਼ਿਆਰ ਨਾਲ ਸ਼ੈਬੈਧਿਡ ਕਰੇ ਜਾ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਉਹ ਜੀਵਨ ਵਿੱਚ ਪ੍ਰਾਪਤ ਯਥਾਰਥਕ ਪਿਆਰ ਦੀ ਕਾਵਿਕ-ਜਗਤਾਂ ਦੁਆਰਾ ਪੇਸ਼ਕਾਰੀ ਪ੍ਰਸਤੂਤ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਪਿਆਰ ਦੇ ਸੰਕਲਪਵਾਦੀ ਅਰਬਾਂ ਵਿਚ ਵੱਖਰਤਾ ਪਾਤਰ ਨੂੰ ਪਿਛਲੇ ਗ਼ਜਲਕਾਰਾਂ ਨਾਲੋਂ ਵੱਖਰਾ ਬੜਾ ਕਰਦੀ ਹੈ । ਕਵੀ ਦੇ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਿਤ ਜਾਂ ਮਹਿਬੂਬ ਨੂੰ ਸੰਬੰਧਿਤ ਕੀਤੇ ਗਏ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਰੂਪ ਵਿਚ 'ਕਾਬਜ਼ ਸਮਾਜਿਕ ਸ਼ਕਤੀਆਂ' ਵੱਲੋਂ' ਪਿਆਰ ਤੇ ਲਾਈ ਗਈ ਰੋਕ ਤੇ ਚੌਟ ਹੈ । ਜਿਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਅਸੀਂ ਪਹਿਲਾ ਲਿਖ ਰੁੱਕੇ ਹਾਂ ਕਿ 'ਪਾਤਰ' ਨੇ ਰਵਾਇਤੀ ਗ਼ਜ਼ਲ ਦੇ ਪਿਆਰ ਸੰਕਲਪ ਨੂੰ ਤੋੜਿਆ ਹੈ । ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤਾਂ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਮਨੌ-ਇੱਛਤ ਅਰਥ ਪਦਾਨ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ । ਉਨ੍ਹਾਂ ਵੱਲੋਂ ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਉਚ-ਆਦਰਸ਼ਕ ਮੰਡਲਾਂ ਵਿਚ ਪਹੁੰਚਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਦੂਸਰੇ ਪਾਸੇ ਅਮਲੀ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਇਕ ਬਿਮਾਰੀ ਵਾਂਗ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਪਿਆਰ ਦੇ ਅਸਲ ਅਰਥ ਨੂੰ ਜਾਂਤਾਂ ਅਪਹੁੰਚ ਨੌਤਿਕ ਮਾਪਦੰਡਾਂਤੇ ਲਟਕਾ ਦਿੱਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜਾਂ ਫਿਰ ਇਸ ਨੂੰ ਨਿੰਦਨੀ ਕਾਮ ਵੇਗ ਵਜੋਂ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਉੱਚ-ਆਦਰਸ਼ਕ ਪਿਆਰ ਦਾ ਬੋਲ-ਬਾਲਾ ਵਧੇਰੇ ਸੀ। ਇਸ ਰੂਹਾਨੀ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਸਰੀਰਕ ਪਿਆਰ ਤੋਂ ਉੱਰਾ ਠਹਿਰਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ । ਸ਼ਾਇਰ ਇਸ ਭੰਬਲਭੂਸੇ ਵਿਚੌਂ ਨਿਕਲ ਕੇ ਕਿਤਾਬਾਂ ਵਿਚ ਪੜ੍ਹੀ ਮੁਹੱਬਤ ਅਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਿਚ ਮਿਲਦੀ ਮੁਹੱਬਤ ਦਾ ਟਾਕਰਾ ਕਰਦਾ ਹੈ :

> ਕਿਤਾਬਾਂ 'ਚ ਜਿਹੜੀ ਮੁਹੱਬਤ ਪੜ੍ਹੀ ਸੀ ਉਹ ਜੀਵਨ 'ਰ ਆਈ ਨਾ ਤੋਰੇ ਨਾ ਮੇਰੇ

ਕਾਬਜ਼ ਸਮਾਜਿਕ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਤਾਂ ਪਿਆਰ ਦੇ ਰਾਹ ਵਿਚ ਫੋਕ ਬਣਦੀਆਂ ਹੀ ਹਨ, ਪਰ ਵਿਅਕਤੀਗ਼ਤ ਦੁਖਾਂਤ ਉਦੋਂ ਵਾਪਰਦਾ ਹੈ, ਜਦੋਂ ਮਹਿਬੂਬ ਉਸ ਨੂੰ ਸਮਝ ਸਕਣ ਤੋਂ ਅਸਮਰਥ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਜਦੋਂ ਪੁੱਜੀ ਪੁੱਮਿਕਾ ਵਿਚ ਆਪਸੀ ਭਾਵਾਂ ਦਾ ਸੰਚਾਰ ਹੀ ਨਾ ਹੋ ਸਕੇ। ਪਾਤਰ ਦੇ ਕੁਝ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਪੁੱਜਿਕਾ ਵਲੋਂ ਸ਼ਾਇਰ ਨੂੰ ਸਮਝ ਸਕਣ ਤੋਂ ਅਸਮਰਥ ਰਹਿਣ ਲਈ ਨਿਹੌਰਾ ਹੈ

> ਉਠਾ ਹੀ ਸਕਿਆ ਨਾ ਤੂੰ ਮੇਰੇ ਦਿਲ ਦੀਆਂ ਪਰਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਹੇਠ ਸੀ ਤੇਰਾ ਹੀ ਨਾਮ ਲਿਖਿਆ ਪਿਆ

> ਜਦ ਮੈ' ਖਿਰਖ ਸਾਂ ਉਸ ਪਲ ਤਾਂ ਬਣ ਸਕੀ ਨਾ ਤੂੰ ਜਦੋਂ ਚਿਰਾਗ ਮੈਂ ਬਣਿਆ, ਬਣੀ ਤੇ ਤੈਜ ਹਵਾ

ਪਰ ਇਕ ਦੂਜੇ ਨੂੰ ਸਮਝ ਸਕਣ ਤੋਂ ਅਸਮਰਥ ਰਹਿਣਾ ਦੁਪਾਸੜ ਹੈ। ਜਿੱਥੇ ਸ਼ਾਇਰ ਆਪਣੀ ਮਹਿਬੂਬ ਨੂੰ ਨਿਹੌਰਾ ਦਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਕੁੰ ਮੈਨੂੰ ਸਮਝਣ ਤੋਂ ਅਸਮਰਥ ਰਹੀ ਹੈ; ਉਥੇ ਉਹ ਇਸ ਦਾ ਕੀ ਇਕਬਾਲ ਕਰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਵੀ ਮਹਿਬੂਬ ਨੂੰ ਸਮਝ ਸਕਣ ਤੋਂ ਅਸਮਰਥ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਆਪਣੀ ਇਸ ਮਾਨਸਿਕ ਦੁਬਿਧਾ ਨੇ ਕਵੀ ਇਉਂ ਬਿਆਨਦਾ ਹੈ:

> ਏਦਾਂ ਰੰਗ ਵਟਾਉਂਦਾ ਤੇਰਾ ਚਿਹਰਾ ਰੌਜ਼ ਰਿਹਾ ਨਾ ਮੈਂ ਤੇਨੂੰ ਤਜ਼ ਸਕਿਆ ਤੇ ਨਾ ਸਕਿਆ ਅਪਣਾ ਓਸ ਦੀ ਰਗ ਰਗ 'ਚ ਆਪਣਾ ਖ਼ੁਨ ਨਾ ਮੈਂ ਵੇਖਿਆ ਲਾਲ ਸਹੇ ਬਿਰੁਖ ਦੀ ਮੈਂ ਸ਼ਾਖ ਵੱਲ ਤੱਕਦਾ ਰਿਹਾ

ਉਸ ਦੀਆਂ ਕੁਝ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਲਗਾਤਾਰ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਦੀ ਕੋਟੀ ਵਿਚ ਆਉ ਦੀਆਂ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਸਮੁੱਖਾਂ ਸੰਬੰਧਨ ਅਤੇ ਵਿਸ਼ਾ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਿਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। 'ਪਾਤਕ' ਦੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਪਿਆਰ ਅਤੇ ਕਾਮ ਦੇ ਆਪਸੀ ਸੰਬੰਧਾ ਤੇ ਵੀ ਦੁਵੰਦ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਕਾਮ ਅਤੇ ਪਿਆਰ ਦੇ ਆਪਸੀ ਸੰਬੰਧ ਰੱਲ ਗੱਡ ਹੋਏ ਮਿਲਦੇ ਹਨ। 'ਪਾਤਕ' ਕਾਮੂਕ ਜਜ਼ਬ ਨੂੰ ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਜਾਇਜ਼ ਠਹਿਰਾਉਂਦਾ ਹੈ:

> ਉਹ ਤੇਰਾ ਦਿਲ ਨਾ ਸਹੀ ਖੁਦਕਸ਼ੀ ਦੀ ਝੀਲ ਸਹੀ ਮੈੰ: ਤਪਦੇ ਜ਼ਿਸਮ ਨੂੰ ਆਖਤ ਕਿਤੇ ਤਾਂ ਡੁਬੌਣਾ ਸੀ

ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਪਾਤਰ ਕਾਮ ਦੇ ਜਜ਼ਬੇ ਨੂੰ ਇਉਂ ਨਿੰਦਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਭਵਸਾਗਰ ਵਿਚ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਲੱਭਦਾ । ਇਸ ਬਾਰੇ ਉਸ ਦਾ ਸ਼ੇਅਰ ਹੈ

> ਕਿਸੇ ਦੇ ਜਿਸਮ ਵਿਚ ਕਿੰਨੇ ਕੁ ਡੂੰਘਂ ਲੱਥ ਜਾਉਗੇ ਕਿ ਆਖਰ ਲਾਸ਼ ਵਾਂਗੂੰ ਸਤਹ ਉਤੇ ਤੌਰ ਆਉਗੇ !

ਪਿਆਰ ਅਤੇ ਕਾਮ ਦੇ ਆਪਸੀ ਸੰਬੰਧ ਹਮੇਸ਼ਾਂ ਹੀ ਉਲਝੇ ਰਹੇ ਹਨ ਅਤੇ ਸ਼ਾਇਦ ਉਲਝੇ ਹੀ ਰਹਿਣ । ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਕਾਮ ਨੂੰ ਮਾਣਨਾ ਜਾਂ ਨਾ ਮਾਣਨਾ, ਇਸ ਬਾਰੇ ਨੌਤਿਕ ਮਾਪਦੰਡ ਹਮੇਸ਼ਾ ਹੀ ਘਰੋਲਾ ਪਾਉਂਦੇ ਹਨ । 'ਪਾਤਰ' ਦੀ ਵਿਲੱਖਣਤਾ ਇਸ ਮਸਲੇ ਨੂੰ ਸੁਲਝਾਉਣ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਤੇ ਨਾ ਹੀ ਉਲਝਾਣ ਵਿਚ ਨਹਿਤ ਹੈ, ਸਗੋਂ ਇਸ ਉਲਝਣ ਨੂੰ ਬਾਖੂਬੀ ਕਾਵਿਕ ਨਿਆਂ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਕਰਨ ਵਿਚ ਹੈ। ਉਹ ਇਸ ਉਲਝਣ ਨੂੰ ਪੇਸ਼ ਕਰਨ ਵਿਚ ਸਫਲ ਰਿਹਾ ਹੈ।

ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਵੜਾਦਾਰੀ ਦੀ ਮੰਗ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਵੜਾਦਾਰੀ ਦਾ ਸੰਕਲਪ ਹੀ ਅਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਇਕ ਉੱਚ-ਆਦਰਸ਼ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਅਸੀਂ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਆਦਰਸ਼ਕ ਚੰਖਦੇ ਦੀ ਥਾਂ ਸਦੇ ਸਪੱਸ਼ਟ ਤੌਰ ਤੇ ਨਜ਼ਰ ਅੰਦੇ ਦੀ ਵਾਂ ਹੈ ਕਿ ਜੇ ਅਸੀਂ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਆਦਰਸ਼ਕ ਚੰਖਦੇ ਦੀ ਵਾਂ ਜਾਨੂੰ ਸਪੱਸ਼ਟ ਤੌਰ ਤੇ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਜੇ ਅਸੀਂ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਚੰਦ ਮੰਨੀਏ ਤਾਂ ਇਹ ਜ਼ਰੂਰੀ ਨਹੀਂ ਕਿ ਸਾਡੀ ਪਹਿਲੀ ਚੰਦ ਹੀ ਠੀਕ ਹੋਵੇਂ 1 ਪਰ ਇਕ ਚੰਦ ਕਦੇ ਦੋ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਤੁਹਾਡਾ ਦੂਜੀ ਵਾਰ ਕਿਸੇ ਦੀ ਚੰਦ ਕਰਨਾ ਬੇਵਫਾਈ ਹੈ। ਜੇ ਇਹ ਬੇਵਫਾਈ ਦਾ ਸੰਕਲਪ ਇਕ ਆਦਰਸ਼ਵਾਦੀ ਸੰਗ ਦੀ ਪੰਦਾਵਾਰ ਹੈ। ਰਵਾਰਿਤੀ ਉਰਦੂ ਸ਼ਾਇਰੀ ਵਿਚ ਰਿਕੀਬਾਂ ਅਤੇ 'ਚੇਵਫਾਈ' ਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੁਆੜੇ ਹੀ ਕਾਇਨਾਤ ਪ੍ਰਮੁੰਖਦੀ ਦਿੱਸਦੀ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਜਦੋਂ ਮਨੁੱਖ ਅੰਦਰ ਭੇਗ ਨਾਲ ਟੁੱਟ-ਭੰਜ ਵਾਪਰ ਰਹੀ ਹੈ, ਇਸ ਸਮੇਂ 'ਵਫਾ' ਦੇ ਪੁਰਾਫੇ ਸੰਕਲਪ ਦੀ ਅਸਾ ਕਰਨਾ ਮੁੱਠੇ' ਹੀ ਗ਼ਲਤ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਦੀ ਗੜੇ ਨਾਲ ਰਿਸ਼ਰਿਆਂ ਦੇ ਜਗਤ ਵਿਚ ਰਚਦੀਲੀ ਆਉਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ ਪਾਤਰ ਨੇ ਆਪਣੇ ਇਕ ਸ਼ੇਅਰ ਵਿਚ ਇਉਂ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ:

ਰਾਹਾਂ 'ਚ ਕੋਈ ਹੋਰ ਹੈ ਚਾਹਾਂ 'ਚ ਕੋਈ ਹੋਰ ਹੈ ਬਾਹਾਂ 'ਜ ਕਿਥੇ ਹੋਰ ਦੀਆਂ ਬਿਖਰੇ ਮੁਖੇ ਤ

ਉੱਪਰ ਲਿਖਤ ਸ਼ੇਅਰ ਵਿਚ ਕਮਾਨ ਦੀ ਕਲਾਤਮਿਕ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਹੋਈ ਹੈ। 'ਹੌਰ' ਇਧੇ ਪੁਰਾਣੇ ਪ੍ਰੰਪਰਿਕ 'ਰਕੀਕ' ਦੇ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਸਗੋਂ ਆਧੁਨਿਕਤਾ ਦੀ ਚੌਣ ਹੈ, ਜਿਸ ਕਾਲ ਪਸਾਰ ਵਿਚ ਵਿਚਰਦੇ ਅਸੀਂ, ਜਾਂ ਸਾਡੇ ਰਾਹਾਂ ਵਿਚ ਰੋਣਦਾ ਹੈ, ਅਸੀਂ ਉਸ ਨੂੰ ਚਾਹੁੰਦੇ ਨਹੀਂ ਅਤੇ ਜਿਸ ਨੂੰ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਾਂ ਉਸ ਨੂੰ ਪਾ ਨਹੀਂ ਸਕਦੇ। ਅਜਿਹੀ ਟੁੱਟ-ਝੱਜ ਵਿਚ ਅਸੀਂ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਦੀਆਂ 'ਬਾਹਾਂ' ਵਿਚ ਬਿਖਰ ਜਾਂਦੇ ਹਾਂ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸਥਿਤੀ ਨੂੰ ਪਰੰਪਰਿਕ ਸ਼ਾਇਰੀ ਵਿਚ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਬ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ ਕਿ ਸਾਨੂੰ ਹੋਅਰ ਦੇ ਨਾਇਕ/ਨਾਇਕਾ ਨਾਲ ਨਫਰਰ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੀ ਸੀ, ਉਥੇ ਪਤਰ ਦੀਆਂ ਕਾਰੜਾਂ ਵਿਚ ਨਾਇਕ/ਨਾਇਕਾ ਦੀ ਸਥਿਤੀ ਨੂੰ ਤ੍ਰਾਸਦਿਕ ਬਣਾ ਕੇ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਸਾਨੂੰ ਹਮਦਰਦੀ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਇਕ ਹੌਰ ਵਿਅੰਗਾਤ-ਸਿਕ ਸੇਅਰ ਹੈ:

ਅਥਰੂ ਟੈਸਟ ਟਿਉਬ 'ਚ ਪਾ ਕੇ ਵੇਖਾਂਗੇ ਕਲ੍ਹ ਰਾਤੀਂ ਤੂੰ ਕਿਸ ਮਹਿਬੂਬ ਨੂੰ ਰੋਇਆ ਸੀ

ਉੱਪਰ ਲਿਖਤ ਸੇਅਰ ਦਾ ਨਾਇਕ ਸਾਡੀ ਹਮਦਰਦੀ ਦਾ ਖਾਤਰ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਰੋਇਆ ਸੀ। ਪਰ ਵਿਅੰਗ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਕਿਸ ਮਹਿਰੂਬ ਦੀ ਯਾਦ ਵਿਚ ਰੋਇਆ ਸੀ। ਆਧੁਨਿਕ ਮਨੁੱਖ ਟੋਇਆਂ ਵਿਚ ਟੁੱਟ ਕੇ ਕਈ ਬਾਵਾਂ ਤੇ ਵੈਡਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਸਿੱ ਉੱਪਰਲੇ ਸ਼ੇਅਰ ਦਾ ਬਾਹਰੀ ਵਿਅੰਗ ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਤ੍ਰਾਸਦਿਕ ਸਥਿਤੀ ਲਈ ਬੈਠਾ ਹੈ। ਸਮਾਜਿਕ ਰਹੁ-ਰੀਤਾਂ ਜੋ ਬੈਧਨ ਬਣ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਤੇ ਵੀ ਪਾਤਰ ਨੇ ਆਪਣੇ ਤੀਖਣ ਕਟਾਖ਼ਸ਼ ਦਾ ਵਾਰ ਕੀਤਾ ਹੈ: ਮੰਗਲ ਸੂਤਰ ਦੇ ਵਿਚ ਕਿਹੜਾ ਡਕ ਸਕਦਾ ਏ ਨਦੀਆਂ ਕਿਹੜਾ ਪਾ ਸਕਦਾ ਏ. ਜੈਦਰੇ ਮਨ ਪੰਟੀ ਗਲ ਗਾਨੀ

ਵਰਗ ਵੰਡ ਵਾਲੇ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਕੁਚਲਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। 'ਹੀਰ' ਅਤੇ 'ਰਾਂਭੇ' ਇਕ ਦੂਜੇ ਨੂੰ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹੋਏ ਵੀ ਮਿਲ ਨਹੀਂ ਸਕਦੇ। ਕਾਬਜ਼ ਜਮਾਤਾਂ ਵਾਜਬ ਪਿਆਰ ਸੋਧਾਂ ਨੂੰ ਨਾਵਾਜਬ ਕਰਾਰ ਦੇ ਦਿੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਸਥਾਪਤ ਸਮਾਜਿਕ ਸਕਤੀਆਂ ਵਲੋਂ ਪ੍ਰੇਪੀ ਜੋੜਿਆਂ ਤੇ ਮਾਨਸਿਕ ਅਤੇ ਸਰੀਕਤ ਤਸੇਂਦਦ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਦੀ ਦੁਖਾਂਤਿਕ ਸਥਿਤੀ ਦੀ ਕਲਾਤਮਿਕ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਪਾਰਰ ਦੇ ਸ਼ੋਅਰਾਂ ਵਿਚ ਇੱਜ ਮਿਲਦੀ ਹੈ:

> ਇਕੋ ਬੂਟੀ ਪਾਏਗੀ ਚਾਦਰ 'ਤੇ ਤੇਰੇ ਨਾਮ ਦੀ ਫਿਰ ਤੇਰੀ ਮਹਿਬੂਥ ਨੂੰ ਕੈਡਿਆਂ ਨਾਲ ਵਿੰਨਿਆਂ ਜਾਏਗਾ।

ੰਪਾਰਗੇ ਨੇ ਆਪਣੇ ਬੰਅਰਾਂ ਵਿਚ ਬੇਬਿਕਕ ਹੋ ਕੇ ਕਾਬਜ਼ ਸਮਾਜਿਕ ਪ੍ਰਬੰਧ ਜੀਆਂ ਅਮਨੁੱਖੀ ਕਦਰਾਂ ਕੀਮਤਾ ਤੇ ਚੋਣ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਸਮੁੱਚੀ ਮੁੱਚੀ ਵਲੋਂ ਦਾ ਅੱਧ ਅੰਤਰ ਜਾਤੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਸਦੀਆਂ ਤੋਂ ਦਬਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਜਾ ਗੇਗਦਾਰੀ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਤਾਂ ਔਰਤ ਦੀ ਹਾਲਤ ਅੱਤ ਦੀ ਤਰਸਯੋਗ ਸੀ, ਭਾਵੇਂ ਸਰਮਾਏਦਾਰੀ ਦੇਰ ਵਿਚ ਔਰਤ ਨੂੰ ਕੁਝ ਆਜ਼ਾਦੀ ਨਸੀਬ ਹੋਈ ਹੈ। ਪਰ ਹਾਲੇਂ ਵੀ ਔਰਤ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਆਜ਼ਾਦ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਇਕ ਪਾਸੇ ਤਾਂ ਸਰਮਾਏਦਾਰੀ ਦੇਰ ਵਿਚ ਅੰਤਰ ਨੂੰ ਕੁਝ ਅਜ਼ਾਦੀ ਨਸੀਬ ਹੋਈ ਹੈ। ਹੋਰ ਹਾਲੇਂ ਵੀ ਅੰਤਰ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਆਜ਼ਾਦ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਇਕ ਹਾਸੇ ਤਾਂ ਸਰਮਾਏਦਾਰੀ ਦੇਰ ਸਨੁੱਖ ਪੰਸੇ ਦਾ ਗੁਲਮ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਔਰਤ ਵੀ ਮਰਦ ਵਾਂਚ ਹੀ ਪਿੰਸੇ ਦੀ ਗੁਲਾਮੀ ਤਾਂ ਹੋਵਾਉਂਦੀ ਹੀ ਹੈ। ਇਸ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਸਰਮਾਏਦਾਰੀ ਨਿਰਾਮ ਵਿਚ ਵੀ ਮੱਧਕਾਰੀ ਜਾਗੀਰਦਾਰੀ ਰੁੱਢੀਆਂ ਦਾ ਮੁਕੰਮਲ ਬਾਤਮਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਇਸ ਲਈ ਸਮਕਾਰੀ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਵੀ ਔਰਤ ਨੂੰ ਪੰਸੇ ਅੰਤ ਮਰਦ ਦੀ ਦੂਰਗੇ ਗੁਲਾਮੀ ਦਾ ਬਿਕਾਰ ਹੋਣਾ ਪੰਸਾਬ ਹੈ। ਸਾੜੇ ਸਮਕਾਰੀ ਸਥਾਪਤ ਕੰਮੀਤ ਪ੍ਰਬੰਧ ਦੇ ਇਸ ਆਮਨੁਤੀ ਔਰਤ ਤੋਂ 'ਪਤਰ' ਇਉਂ ਚੋਣ ਕਰਦਾ ਹੈ:

ਇਕ ਕੈਦ 'ਚੋਂ ਦੂਜੀ ਕੈਦ 'ਚ ਪਹੁੰਚ ਗਈ ਏ— 'ਕੀ ਮਟਿਆ ਪਹਿੰਦੀ ਲਾ ਕੇ ਕੇ ਵੱਟਣਾ ਮਲ ਕੇ ।

ਔਰਤ ਪਹਿਲਾਂ ਆਪਣੇ ਘਰ ਵਿਚ ਦਾਬੇ ਅਧੀਨ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਉਹ ਵਿਆਹੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਭਾਵੇਂ ਇਸ ਰਸਮ ਨੂੰ ਹੁਲਾਸ-ਪੂਰਨ ਰਸਮ ਦੇ ਤੌਰ ਤੋਂ ਪ੍ਰਚਾਰਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਨਵੇਂ ਘਰ ਵਿਚ ਵੀ ਗੁਲਮੀ ਹੀ ਹੰਢਾਉਂਦੀ ਹੈ। ਇਲਗਸਪ ਗੱਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਕੋਦ ਨੂੰ ਸਾਡੇ ਪਹਾਣੇ ਧਾਰਮਿਕ ਨਿਆਇ ਸ਼ਾਸ਼ਤਰ ਵੀ ਤਾਂ ਕਾਬਜ਼ ਸਮਾਜਿਕ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਨੂੰ ਬਨਾਉਣ ਵਾਲੇ ਲੋਕੇ' ਦੇ ਅਨੁਸਾਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਆਪਣੀ, ਜੋ ਹੱਕੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਨੂੰ ਜਦੋਂ ਮਿਲਣ ਦੀ ਬਜਾਏ ਗੈਤਾ-ਹੱਕੀ ਪਹਾਏ ਨੂੰ ਮਿਲ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਤਾਂ ਇਸ ਤਕਪ ਨੂੰ ਸ਼ਾਇਤ ਨੇ ਤੂੰਘੀ ਮਿੱਦਤ ਨਾਲ ਇਉਂ ਪ੍ਰਗਣਾਇਆ ਹੈ:

> ਤੇਰੇ ਪਰਾਏ ਹੋਣ ਦੀ ਕਿਉਂ ਰਾਤ ਏਨੀ ਚੁੱਪ ਉੱਠਾਂ ਤੜਪ ਤੜਪ ਕੇ ਇਕ ਕੰਙਣ ਦੇ ਸ਼ੇਰ ਤੋ

'ਪਾਤਰ' ਦੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਜਿੱਥੇ ਪਿਆਰ ਵਿਚ ਨਿਹੌਰੇ, ਪਿਆਰ ਨੂੰ ਜਾਬਰ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਵੱਲੋਂ ਕੁਚਲੇ ਜਾਣ ਦਾ ਪੂਰਟਾ ਮਿਲਦਾ ਹੈ, ਉਥੇ ਪਿਆਰ ਦੇ ਅਨੁਭਵਾਂ ਵਿਚੋਂ ਉਪਜੇ ਮਨੱਭਾਵਾਂ ਦੀ ਬੜੀ ਹੀ ਕਾਵਿਕ-ਸੰਵੇਦਨਾ ਨਾਲ ਕਲਾਰਮਿਕ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਕੀਤੀ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਪਰ ਇਸ ਪਿਆਰ ਦਾ ਸੰਕਲਪ ਰਵਾਇਤੀ ਸ਼ਾਇਰੀ ਵਾਲੇ ਆਦਰਸਕ, ਅਣਯਥਾਦਬਕ, ਉਚ-ਸੰਡਲੀ ਅਪਉਂਚ ਪਿਆਰ ਦੀ ਬਾਂ ਤੇ ਆਧੁਨਿਕ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਯੁੱਗ-ਚੇਤਨਾ ਦੇ ਅਨੁਸਾਰੀ ਹੈ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਪਾਤਰ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਵਿਚ ਸਮਾਜਿਕ ਯਥਾਭਰ ਨੂੰ ਆਧੁਨਿਕ ਤਿਹਾਸਕ ਯੁਗਬੌਰ ਦੀ ਦ੍ਰਿਕਟੀ ਤੋਂ ਅਨੁਭਵ ਕਰਕੇ, ਇਸ ਦੀਆਂ ਵਿਭਿੰਨ ਪਰਤਾਂ ਨੂੰ ਕਲਾਰਮਿਕ ਦੰਗ ਨਾਲ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੀਆਂ ਕਲਾਤਮਿਕ ਜੁਗਤਾਂ ਵਿਚ ਵਿਅੰਗ ਅਹਿਮ ਵਿਧੀ ਹੈ, ਉਸ ਦੀ ਦੂਜੀ ਅਹਿਮ ਵਿਧੀ ਮੀਲਕ ਬਿੱਥ ਵਿਧਾਨ ਅਤੇ ਨਵੀਨ ਪ੍ਰਤੀਕਾਂ ਦੀ ਸਿਰਜਣਾ ਵਿਚ ਨਿਹਿਤ ਹੈ।

ਗ਼ਰਲ ਕਾਵਿ-ਰੂਪ ਵਜੋਂ ਰਵਾਇਤੀ ਬਿੰਬਾ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਮਿਲਦੀ ਸੀ। ਮੌਅ, ਸ਼ੇਖ, ਬਿੰਦ, ਸਾਰੀ, ਮੈਖਾਨਾ ਆਦਿ ਦਾ ਵਾਰ ਵਾਰ ਜ਼ਿਕਰ ਆਉਂ ਦਾ ਸੀ। ਪਰ ਪਾਤਰ ਨੇ ਚੌਤੇਨ ਹੋਂ ਕੇ ਇਸ ਘਸੀ ਪਿਟੀ ਬਿੰਬਾਵਲੀ ਤੋਂ ਖ਼ਹਿਤਾ ਵੁਡਾਇਆ ਹੈ। ਉਸ ਨੇ ਰਵਾਇਤੀ ਬਿੰਬਾਵਲੀ ਨੂੰ ਖ਼ਹਿਤਾ ਵੁਡਾਇਆ ਹੈ। ਉਸ ਨੇ ਰਵਾਇਤੀ ਬਿੰਬਾਵਲੀ ਨੂੰ ਤਿਲਾਜ਼ਲੀ ਦੇ ਕੇ ਆਪਣੇ ਮੌਲਿਕ ਵਿੱਚ ਵਿਹਾਠ ਨੂੰ ਸਿਰਜ਼ਿਆ ਹੈ। ਉਸ ਦੀਆਂ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਦੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਹ ਰੁਝ ਬਿੰਧਾਂ ਦਾ ਦੁਹਹਾਓ ਅਕਾਉ ਹੋਣ ਦੀ ਥਾਂ ਜ਼ਿਆਲ ਨੂੰ ਚਿਹਨ ਨਸ਼ੀਨ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਉਸ ਦੇ ਵਾਰ ਵਾਰ ਵਰਤੇ ਗਏ ਕੁਝ ਬਿੰਬਾਂ ਅਤੇ ਪ੍ਰਤੀਕਾ ਵਿਚ ਆਪਸੀ ਸਾਂਝ ਲੱਭਣੀ ਤਰਕ ਸੰਗਰ ਹੋਵੇਗੀ। ਅਸਲ ਵਿਚ ਉਸ ਦੇ ਬਿੰਬ ਅਤੇ ਪ੍ਰਤੀਕ ਉਸ ਦੇ ਵਿਸ਼ੇ ਅਨੁਕੂਲ ਹੀ ਹਨ। ਉਸ ਦੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਹ ਬਿਰਖ, ਹਵਾ, ਅੱਗ, ਬੰਸੂਰੀ, ਪਾਣੀ, ਫੁੱਲ, ਦੀਵਾ, ਪੱਤੇ, ਰੋਤਾ ਆਦਿ ਵਾਰ ਵਾਰਾ ਕਰਤੇ ਹਨ।

'ਧਾਤਰ' ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਬਿਰਖ ਦੇ ਇਕ ਰੂਪ ਵਿਰ ਦੇਖਦਾ ਹੈ ! ਉਸ ਦੀਆਂ ਸਮੁੱਚੀਆਂ ਗ਼ਜ਼ਲਾਂ ਦੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਜਿਥੇ ਹੀ ਬਿਰਖ ਦਾ ਪ੍ਰਤੀਕ ਵਰਤਿਆ ਗ਼ਿਆ ਹੈ, ਉਸ ਦੇ ਪਿਛੇ ਸ਼ਾਇਰ ਲਪਤ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ

> ਕੋਈ ਡਾਲੀਆਂ 'ਰੋਂ' ਲੈਘਿਆ ਹਵਾ ਬਣ ਕੇ ਅਸੀਂ' ਰਹਿ ਗਏ ਬਿਰਖ ਵਾਲੀ ਛਾਂ ਬਣ ਕੇ

ਕਿਸੇ ਦੇ ਵਾਸਤੇ ਸ਼ਾਇਦ ਬਿਰਖ ਬਣਾਂ ਮੈਂ' ਵੀ ਇਸੇ ਉਮੀਦ ਤੋਂ ਬਲ ਵਿਰ ਖੜਾਂ ਦੁਪਹਿਰ ਅੰਦਰ

ਬਲਦਾ ਬਿਰਖ ਹਾਂ, ਖ਼ਤਮ ਹਾਂ ਬੱਸ ਸ਼ਾਮ ਤੀਕ ਹਾਂ ਫਿਰ ਵੀ ਕਿਸੇ ਬਹਾਰ ਦੀ ਕਰਦਾ ਉਡੀਕ ਹਾਂ

ਇਸ ਅਦਾਲਤ 'ਚ ਬੰਦੇ ਬਿਰਖ ਹੋ ਗਏ ਫੌਸਲੇ ਸੁਣਦਿਆਂ ਸੁਣਦਿਆਂ ਸੁੱਕ ਗਏ ਆਖੌਸ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਉਜੜੇ ਘਰੀ' ਜਾਣ ਹੁਣ ਇਹ ਕਦੇ' ਤੀਕ ਏਬੇ ਖੜੇ ਰਹਿਣਗੇ

ਜਦ ਮੈਂ ਬਿਰਖ ਸਾਂ, ਉਸ ਪਲ ਤਾਂ ਬਣ ਸਕੀ ਨਾ ਹੈ ਜਦ ਮੈਂ ਚਿਰਾਗ ਬਣਿਆ, ਬਣੀ ਤ੍ਰੈ ਤੇਜ਼ ਹਵਾ

ਕਾਫੀ ਗਿਣਤੀ 'ਚ ਉਪਰ ਲਿਖਤ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਦਾ ਹਵਾਲਾ ਇਸ ਲਈ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਕਿ ਅਸੀਂ ਨਾ ਸਿਰਫ਼ 'ਪਾਤਰ' ਦੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਬਿਰਖ, ਹਵਾ, ਅੱਗ ਚਿਰਾਗ ਦੀ ਬਿੰਬਾਂ ਪ੍ਤੀਕਾਂ ਵਜੋਂ ਵਰਤੋਂ ਨੂੰ ਹੀ ਦਰਸਾਉਣਾ ਸੀ, ਸਗੋਂ ਸਾਡੀ ਮਨਸ਼ਾ ਤਾਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰਤੀਕਾਂ ਦੇ ਹੇਠ ਲੁਪਤ ਯਥਾਰਥ ਦੀ ਆਪਸੀ ਸਾਂਝ ਨੂੰ ਉਜਾਗਰ ਕਰਨਾ ਅਤੇ ਇਹ ਦਰਸਾਉਣਾ ਹੈ ਕਿ ਕਿਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਸ਼ਾਇਰ ਯਥਾਰਥ ਦੀਆਂ ਵਿਭਿੰਨ ਪਰਤਾਂ ਨੂੰ ਦਿਖਾਉਣ ਲਈ ਸਿਹਡ ਕੁਝ ਬਿੰਬਾਂ ਪ੍ਰਤੀਕਾਂ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਕੈਮ ਚਲਾ ਲੈਂ'ਦਾ ਹੈ । ਉਸ ਦੇ ਉਪਰਲੇ ਸ਼ੇਅਰ ਵਿਚ ਬਿਰਖ ਦੀ ਬਿੰਬ ਦੇ ਪਤੀਕ ਵਜੋਂ ਵਧੇਰੇ ਵਰਤੋਂ' ਹੋਈ ਹੈ । ਉਸ ਦੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਆਪ ਨੂੰ ਤਾਂ ਹਮੇਸ਼ਾਂ 'ਬਿਰਖ' ਦੇ ਰਾਹੀਂ ਹੀ ਅਭਿਵਿਅਕਤ ਕੀਤਾ ਮਿਲਦਾਹੈ। ਉਹ ਬਿਰਖ ਦੀ ਜੂਨ ਹੈਵਾਉਂਦਾਹੈ ਜਾਂਨਹੀਂ, ਇਹ ਜੂਦਾਗੱਲ ਹੈ, ਪਰ ਇਕ ਗੱਲ ਮੰਨਣਯੋਗ ਜਾਪਦੀ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਦੇ ਭਾਵ-ਮੰਡਲ ਦਾ ਸਹੀ ਸੰਚਾਹ ਕਰਨ ਲਈ ਉਸ ਨੂੰ 'ਬਿਰਖ' ਤੋਂ ਵਧੀਆ ਹੋਰ ਕੋਈ ਬਿੰਬ ਨਹੀਂ ਲੱਭਿਆ ਜੋ ਉਸ ਦੇ ਪਿਆਰ ਅਨੁਭਵਾਂ ਤੋਂ ਲੈ ਕੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਵਿਭਿੰਨ ਪਸਾਰਾਂ ਮਸਲਨ : ਅਦਾਲਤਾਂ ਦੇ ਲਟਕਦੇ ਫੈਸਲੇ, ਸਮਕਾਲੀ ਯਥਾਰਥ ਦੇ ਕਟਰ ਅਨਭਵਾਂ ਨੂੰ ਪੂਗਟਾ ਸਕਣ ਦੇ ਸਮਰੱਥ ਹੁੰਵੇ । ਉਪਰ ਲਿਖਤ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਅਸ਼ੀਰੀ ਸ਼ੇਅਰ ਵਿਚ ਉਹ ਆਪਣੇ ਬਦਲ ਜਾਣ ਨੂੰ ਵੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਹੀ ਦੋ ਚਾਰ ਬਿੰਬਾਂ/ਪ੍ਰਤੀਕਾਂ ਦੇ ਵਿਚੋਂ ਚਿਰਾਰ ਵਰਤ ਕੈ ਪਗਟਾਦਿੰਦਾ ਹੈ। 'ਹਵਾ' ਪਾਤਰ ਦੇ ਸ਼ੇਅਰਾਂ ਵਿਚ ਮਿਲਦਾ ਦਹਾਪਮੁੱਖ ਥਿੰਬ/ਪਤੀਕ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਉਸ ਦੀ ਗ਼ਜ਼ਲ ਰਚਨਾਵਿਚ ਵਾਰ ਵਾਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। 'ਹਵਾ' ਅਤੇ 'ਬਿਰਖ' ਦਾ ਆਪਸੀ ਸਬੰਧ ਵੀ ਬੜਾ ਨੇੜਲਾ ਹੈ । 'ਹਵਾ' ਦਾ ਪ੍ਰਤੀਕ ਆਲੇ ਦੁਆਲੇ ਦੀ ਸਮਾਜਿਕ-ਰਾਜਨੀਤਕ ਮਾਹੌਲ ਦੀ ਗੱਲ ਕਰਦਿਆਂ ਵੀ ਵਰਤਿਆਂ ਹੈ। 'ਪਾਤਰ' ਨੇ ਆਪਣਾ ਨਿਵੇਕਲਾ, ਨਵੀਨ ਬਿੰਬ ਵਿਧਾਨ ਸਿਰਜਿਆ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਅੰਤਾਂ ਦਾ ਦੁਹਰਾਓ ਹੈ । ਉਹ ਕੁਝ ਬਿੰਬਾਂ/ਪ੍ਰਤੀਕਾਂ ਦੁਆਰਾ ਹੀ ਆਪਣਾ ਸਮੁੱਚਾ ਅਨੁਭਵ ਪੇਸ਼ ਕਰਨ ਦੇ ਸਮਰੱਬ ਹੈ।

'ਪਾਰਰ' ਨੇ ਜਿਥੇ ਨਵੇ' ਭਾਵਾਂ/ਵਿਚਾਰਾਂ ਦੇ ਅਨੁਕੂਲ ਬਿੰਬ/ਪ੍ਰਤੀਕ ਵਰਤੇ ਹਨ, ਉਥੇ ਉਸ ਦੇ ਹੇਠ ਲਿਖਕ ਸੰਅਰ ਵਿਚ ਬਿੰਬ ਦੀ ਵਰਤੇ' ਠੀਕ ਚੋਗ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਹੋਈ ਜਾਪਦੀ :

> ਬਲਦੇ ਸੂਰਜ ਵਾਂਗ ਮੈਂ' ਆਸਮਾਨ ਤੋਂ' ਡਿਗਦਾ ਰਿਹਾ ਸ਼ਹਿਰ ਨੇ ਮੈਨੂੰ ਤਮਾਸ਼ੇ ਵਾਂਗ ਕਈ ਦਿਨ ਦੇਖਿਆ

ਇਸ ਸ਼ੇਅਰ ਵਿਚ ਕਾਵਿਕ ਨਿਆਂ ਕਾਇ। ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਸ਼ਰਿਆ ਕਿਉਂਕਿ ਇਕ ਤਾਂ ਸੂਰਜ ਟੁੱਟੋਵਾ ਨਹੀਂ; ਦੂਸਰਾ ਉਹ ਧਰਤੀ ਤੇ ਡਿਗਦਾ ਨਹੀਂ। ਇਥੇ ਸ਼ਾਇਰ ਟੁਟਦਾ ਤਾਰਾ ਤਾਂ ਵਰਤ ਸਕਦਾ ਸੀ, ਪਰ ਟੁਟਦਾ ਤਾਰਾ ਬੜੀ ਤੇਜੀ ਨਾਲ ਖ਼ਤਮ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਹਿਰ ਨੂੰ ਕਈ ਦਿਨ ਰਮਾਸੇ ਵਾਂਗ ਦੇਖਣ ਦਾ ਮੈਗ ਨਹੀਂ ਮਿਲ ਸਕਦਾ। ਸਮੁੱਚੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਪਾਤਰ ਦੀ ਕਾਵਿ-ਯਾਤਰਾ ਨੇ ਦਿਸ਼ਾ ਨਹੀਂ ਸਿਰਫ਼ ਦਸ਼ਾ ਬਦਲੀ ਹੈ। ਪਹਿਲਾਂ ਉਹ ਸਮਾਜਿਕ ਯਥਾਰਥ ਦੇ ਇਕ ਅੱਗ ਰਾਜਸੀ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਸਿੰਧਾ ਮੁਖ਼ਾਰਥ ਸੀ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਸਥਾਰਕਤਾ ਅਤੇ ਸਮਵਾਲੀਰਤਾ ਦੋਨਾਂ ਭਾਰੂ ਸਨ। ਪਰ ਪੁਲ੍ਹੀ ਕਵਿਤਾ ਤਾਂ ਗ਼ਜ਼ਲ ਵੱਲ ਮੁੜਦਿਆਂ ਉਸ ਨੇ ਸਮਾਜਿਕ ਯਥਾਰਥ ਨੂੰ ਸਮੁੱਚ ਵਿਚ ਵੜਨ ਦੀ ਕੰਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਦਿਆਂ ਦੇਸ਼ ਅਤੇ ਕਾਲ ਚੋਹਾਂ ਪਸਾਰਾਂ ਵਿਚ ਫੈਲਾਓ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਪਹਿਲਾਂ ਉਹ ਵਿਚਾਰਾਂ ਜੀ ਭਾਵਾਂ ਨੂੰ ਕਬਨ ਦੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਕਹਿ ਕੇ ਬਿੰਸਾ-ਪ੍ਰਤੀਕਾਂ ਨਾਲ ਸਮੱਸ਼ਟ ਅਤੇ ਪੁਸ਼ਟ ਕਰਦਾ ਸੀ, ਪਰ ਹੁਣ ਉਹ ਕਥਨ ਨੂੰ ਬਿੰਬਾ-ਪ੍ਰਤੀਕਾਂ ਵਿਚ ਦਾਲ ਕੇ ਪੇਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦਾ ਕਥਨ ਲੁਪਤ ਹੋ ਕੇ, ਉਸ ਦੇ ਕਾਵਿ ਵਿਚ ਸਮਾਂ ਗਿਆ ਹੈ। ਪਹਿਲਾਂ ਪੇਸ਼ ਦੀ ਪੇਸ਼ਟਾਰੀ ਸੀ, ਹੁਣ ਪੇਸ਼ਕਾਰੀ ਤੋਂ ਪੇਸ਼ ਦਾ ਬੰਧ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜੋ ਉਸ ਦੀ ਯਾਰਰਾ ਕਬਨ ਤੋਂ ਕਾਵਿ ਹੈ। ਉਮਰੇ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਦੀ ਆਉਣ ਵਾਲੀ ਸ਼ਾਇਰੀ ਭਾਵੇਂ ਕਿਸੇ ਵੀ ਰੂਪ ਵਿਚ ਆਵੇ, ਸਮਾਜਿਕ ਪ੍ਰਤੀਬੰਧਤਾ ਦੇ ਨਾਲੋਂ ਨਾਲ ਵੱਲਵਿੰ ਜ਼ਰੂਰ ਹੋਰੰਕੀ। ਸਮਕਾਰੀਨ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਵਿਵਿੰ ਬਹੁਤ ਹੋਰੰਕੀ। ਸਮਕਾਰੀਨ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਵਿਵਿੰਟ ਚਰ ਹੋਰੰਕੀ। ਸਮਕਾਰੀਨ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਵਿਚਵਿੰਟ ਚਰ ਬਹੁਤ ਲੋੜ ਹੈ।

## ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਉਣੀ ਦੇ ਵਰਤਮਾਨ ਦੀ ਗਾਥਾ

ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਨੇ ਆਧੁਨਿਕ ਜੀਵਨ ਦੇ ਵਿਭਿੰਨ ਪਸਾਰਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਕਲਾਤਮਿਕ ਅੱਖ ਨਾਲ ਪਕੜਕੇ ਕਾਵਿ-ਸ਼ਬਦਾਂ ਦਾ ਜਾਮਾ ਪਹਿਨਾਉਂਦਿਆਂ ਇਲਹਾਮ (1971), ਇਲਚਾਮ (1980) ਅਤੇ ਉਣੀਂਦਾ ਵਰਤਮਾਨ (1987) ਨਾਂ ਦੇ ਤਿੰਨ ਕਾਵਿ-ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਪਾਠਕਾਂ ਦੀ ਨਜ਼ਰ ਕੀਤੇ ਹਨ। ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਦੇ ਕਾਵਿ-ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਵਿਚ ਦਾਮਲ ਹੋ ਕੇ ਬੱਧਿਕ ਇਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਕਰਨ ਲਈ ਅਸੀਂ ਉਸਦੇ 'ਉਣੀਂਦੇ ਵਰਤਮਾਨ' ਕਾਵਿ-ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਦੇ ਆਰੰਭ ਵਿਚ ਦਿੱਤੀ ਨੂੰ ਲਈਨਾਂ ਦੇ ਭੂਮਿਕਾ ਨੂੰ ਆਰੰਭ ਬਿੰਦੂ ਵਜੋਂ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰ ਸਕਦੇ ਹਾਂ। ਲੇਖਿਕਾ ਜਿਰਜਟਾਤਮਿਕ ਲੇਖਿਕਾ ਹੋਣ ਦੇ ਲਾਣ-ਨਾਲ ਮਨੋਵਿਗਿਆਨਕ ਅਤੇ ਅੰਗਰੇਜ਼ੀ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ ਐਮ. ਦੇ. ਤੋਂ 'ਛੁੱਟ ਪੀ. ਐਚ. ਜ਼ੀ. ਵੀ ਹੈ। ਸੌ ਉਹ ਆਪਣੇ ਕਾਵਿ ਦਾ ਬੁੱਧਿਕ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਕਰਨ ਦੇ ਵੀ ਸਮਰੱਥ ਜਾਪਦੀ ਹੈ। ਉਹ ਭੂਮਕਈ ਲਾਈਨਾਂ ਦਿੱਝ ਹਨ :—

"ਆਪਾਂ ਸਮੇਂ' ਦੇ ਜਿਸ੍ਰਾਂਦੇਰ ਵਿਚੋਂ ਨਿਕਲ ਰਹੇ ਹਾਂ, ਉਸ ਵਿਚ ਕੋਈ ਵੀ ਸੰਚਵਾਨ, ਸਮਝਦਾਰ, ਚੇਤੰਨ, ਸੇਵੇਦਨਸ਼ੀਲ, ਦਾਨਸ਼ਮੰਦ, ਕੇਮਲਚਿਤ, ਅਗੇਮ ਗਿਆਨੀ, ਜਗਿਆਸੂ ਨੂੰ ਨੀਂ ਦ ਕਿਵੇਂ ਆ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਉਸੇ ਉਣੀ'ਚਿਆਂ ਦੀਆਂ ਕੁਲ ਸੰਚਾਂ ਜੋ ਮਹਿਸੂਜ਼ ਤਾਂ ਅਸੀਂ' ਤਕਰੀਨ ਸਾਰੇ ਹੀ ਕਰ ਰਹੇ ਹਾਂ, ਤੁਹਾਡੇ ਅੱਗੇ ਰੱਖਣ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕਰ ਰਹੀ ਹਾਂ। ਜੇ ਇਹਨਾਂ ਸੱਚਾਂ ਨੂੰ ਠੀਕ ਦੰਗ ਨਾਲ ਸਮਝ ਸਕੇ ਤਾਂ ਸੁਕਰੀਆ, ਜੇ ਗਲਤ ਸਮਝ ਖੋਠੇ ਤਾਂ ਮੇਰੀ ਬਦਕਿਸਮਤੀ।"

ਲੇਖਿਕਾ ਆਪਣੇ ਸਮੇਂ ਦੇ ਜਿਸ ਦੌਰ ਵਿਚੋਂ ਨਿਕਲ ਰਹੇ ਹਾਂ, ਦੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਤੌਰ 3 ਗੱਲ ਬਰਦੀ ਹੈ। ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਜ਼ਿਹਨ ਵਿਚ ਇਹੋ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਉੱਠਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਮਕਾਲੀਨ ਸਮਾਂ ਵਿਲੱਖਣ ਹੈ ਵੀ ਜਾਂ ਨਹੀਂ ਅਤੇ ਜੀ ਵਿਲੱਖਣ ਹੈ ਤਾਂ ਕਿਵੇਂ ਹੈ ਹੈ ਕੀ ਹਰ ਸਮੇਂ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਇਹ ਨਹੀਂ ਲੱਗਦਾ ਕਿ ਅਸੀਂ ਪਿੱਛਲਿਆਂ ਤੋਂ ਭਿੰਨ ਹਾਂ ਹੈ ਕਾਂਡਕ ਬੀਰਪੇਖ਼ ਵਿਚ ਹਰ ਸਮਕਾਲੀਨ ਦੌਰ ਪਹਿਲ ਕੁਜਰੇ ਜ਼ਮਾਨੇ ਤੋਂ ਵੱਖਰਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਇਥੋਂ ਤੱਕ ਕਿ ਰੂਸੀਂ 'ਇਕੋਂ ਨਦੀ ਵਿਚ ਦੂਜੀ ਵਾਰ ਪੈਰ ਨਹੀਂ ਲਾ ਸਕਦੇ ਹੋ 'ਹਰ ਫੇਰ ਵੀ ਸਮਕਾਲੀਨ ਸਮਾਂ ਪਿੱਛਲੇ ਸਮੇਂ ਤੋਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਤੌਰ ਤੇ ਵਾਰਧਾ ਹੈ। ਪਹਿਲਾਂ ਸਾਡੇ ਸਮਾਜ ਦਾ ਵਿਕਾਸ ਸਹਿਜ ਰੂਪ ਸੀ, ਪਰ ਅਗਰੇਜ਼ ਸਾਮਰਾਜ ਦੇ ਦੋਲਲ ਨਾਲ ਵਿਕਾਸ ਇਕਦਮ ਉਗੜਾ-ਦੁਗੜਾ ਅਤੇ ਬੇਤਰਤੀਬਾ ਹੈ ਗਿਆ। ਇਸ ਦੇ ਨਤੀਜੇ ਵਜੋਂ ਭਾਰਤੀ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਉਹ ਤਵਦੀਲੀਆਂ ਵਾਪਰੀਆਂ ਹਨ, ਜੋ ਇਤਿਹਾਸ ਦੇ ਵਿਸ਼ਾਲ ਚਿਤਰਪੱਟ ਤੇ

ਭਾਵੇਂ ਨਿਗੂਣੀਆਂ ਹੀ ਜਾਪਣ, ਪਰ ਸਮਕਾਲੀਨ ਮਨੁੱਖਾਂ ਦੇ ਮਨਾਂ ਅੰਦਰ ਭੂਚਾਲ ਲੈ ਆਉਣ ਦੈਂ ਸਮਰੱਥ ਸਨ। ਪਿਆਰ ਜੋ ਕਿ ਮੱਧਕਾਲ ਵਿਚ ਇਕ ਰੁਮਾਂਚਿਕ ਮਿਸ਼ਟਨੇ, ਆਧੁਨਿਕ ਸਮੇਂ ਅਦਰ ਯਥਾਰਥ ਵਿਚ ਪਲਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਸਮਕਾਲੀਨ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਕੁੜੀਆਂ-ਮੁੰਤਿਆਂ ਦੇ ਆਪਸੀ ਮੇਲ ਜੋਲ ਉਤੇ ਕੋਈ ਕਰੜੀ ਸਮਾਜ਼ਿਕ ਪਾਬੰਦੀ ਨਹੀਂ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਵਿਚ ਆਪਸੀ ਪਿਆਰ ਵੀ ਸੰਭਵ ਹੈ ਸਿਤਾ ਹਨ। ਪਰ ਇਸਦੇ ਨਾਲ ਹੀ 'ਮਨ ਦਾ ਹਾਣ' ਲੱਭਣ ਦੀ ਭਟਕਣ ਆਧੁਨਿਕ ਯੁੱਗ ਦੀ ਕਿਯੋਸਿਤ ਸਭਿਅਤਾ ਦਾ ਆਮਦਨ ਕਰ ਹੈ। ਕੁੜੀਆਂ ਮੁੰਤਿਆਂ ਨੂੰ ਕਪੜਿਆਂ ਵਾਂਗ ਪਸੰਦ ਨਾ-ਪਸੰਦ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ ਅਤੇ ਅਤੇ ਨਿਰਨਾ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ :

ਮੁੰਡੇ ਤਾਂ ਬਸ ਮੁੰਡੇ ਹੁੰਦੇ ਨੇ ਨਵੇਂ ਨਵੇਂ ਪ੍ਰਿੰਟ ਜਿਹੇ ਛੇਤੀ ਹੀ ਕੈਮਨ ਹੋ ਜਾਣ ਵਾਲੇਂ (ਪੰਨਾ 14)

ਦਿਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਮੁੰਤੇ ਕੁੜੀਆਂ ਦਾ ਵਰਗੀਕਰਣ ਕਰਕੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ 'ਲੰਮੇ ਰੂਟ ਦੀਆਂ ਥੱਸਾ', 'ਰਿਗਦਾਰ ਸੰਤੰਆਂ, 'ਨਰਜ਼ਾਰ ਨੇਜ਼ਾਂ', 'ਪੈਂਡ' ਦੀ ਪੋਣ', 'ਤਿਤਲੀਆਂ, 'ਰੋਗਦਾਰ ਰੋਟੋਆਂ, 'ਨਰਜ਼ਾਂ', 'ਪੈਂਡ' ਦੀ ਪੋਣ', 'ਤਿਤਲੀਆਂ, 'ਰੋਗਦਾਰ ਸੰਤੰਆਂ, 'ਚੰਦਨ ਦਾ ਬੂਟ' ਆਦਿ ਤੁਲਨਾਉਂਦੇ ਹਨ। ਆਧੁਨਿਕ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਪੁਰਾਣਾ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਪ੍ਰਬੰਧ ਹੀ ਨਹੀਂ ਬਦਲਿਆ ਸਗੋਂ 'ਉਸੇ ਦੇ ਅਨੁਸਾਰੀ ਅਤੇ ਅਨੁਪਾਤੀ ਰੂਪ ਵਿਚ ਰਿਜ਼ਤਿਆਂ ਦਾ ਪ੍ਰਬੰਧ ਵੀ ਬਦਲ ਰਿਆ ਹੈ। ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਤਕਨੀਕ ਦੇ ਵਿਕਸ਼ਿਤ ਹੋਣ ਨਾਲ ਉਤਪਾਦਨ ਦਾ ਮਸ਼ੀਨੀਕਰਣ ਵਧਿਆ ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਮੰਡੀ ਵਿਚ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਵਰਤਣ ਵਾਲੀਆਂ ਦੀਜ਼ਾਂ ਵਿਭਿੰਨ ਨਾਮ, ਵਿਭਿੰਨ ਰੂਪਾਂ ਅਤੇ ਹਰ ਆਦਮੀ ਦੀ ਹੈਸੀਅਤ ਅਤੇ ਪਸੰਦ ਅਨੁਸਾਰ ਆ ਗਈਆਂ ਹਨ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਖਪਤ ਸ਼ਿਤਆਚਾਰ ਹਾਂਦ ਵਿਚ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਖਪਤ ਸ਼ਿਤਆਚਾਰ ਹਾਂਦ ਵਿਚ ਆਉਂਦਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਖਪਤ ਸ਼ਿਤਿਆਚ ਦੇ ਜਗਤ ਵਿਚ ਤਿੜਕਣ ਆ ਗਈ ਅੰਗ ਸਾੜਕ ਮਾਸ਼ੁਕ ਦਾ ਸਭ ਤੋਂ ਕੈਸਦਕ ਰਿਸ਼ਤਾ ਪਹਿੰਦ ਨਾ ਪਸੰਦ, ਬਦਲਦੇ ਹਾਲਤਾਂ ਨਾਲ ਬਦਲਦੀ ਪਸੰਦ ਦੇ ਚੰਕਰਵਿਊ ਵਿਚ ਫਸ ਗਿਆ ਹੈ। ਮੁੱਧਕਾਲ ਦੇ ਕਿੱਸਿਆਂ ਵਿਚ ਜੋ ਰਿਸ਼ਤਾ ਕੁਰਬਾਨੀ ਤੇ ਅਧਾਰਿਤ ਸੀ ਹੁਣ ਸੌਖ ਦਾ ਰਿਸ਼ਤਾ ਰਹਿ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਉਂ 'ਪ੍ਰਸਪਰ ਸੌਖ' ਦਾ ਰਿਸ਼ਤਾ ਵਾਹਰੀ ਧਰਾਤਲ ਤੇ ਤਾਂ ਸੰਖੇਗਾ ਲਗਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਇਹ ਨਵੀਂ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮਾਨਸ਼ਿਕ ਨੌਟ-ਬੱਜ਼ ਨੂੰ ਜਨਮ ਦਿੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਮਾਨਸ਼ਿਕ ਸੰਤਾਪ ਨੂੰ ਭੋਗਦਿਆਂ, ਅਨੁਤਕ ਕਰਦਿਆਂ ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਆਪਣੇ ਕਾਵਿਦੀਬੰਥਂ ਰਾਹੀਂ ਇਉਂ ਅਫ਼ਿਟਿਅਕਣ

ਕੀ ਪਤਾ ਸੀ ਇਕਲਤਾ ਨਾਮ ਦੀ ਨਦੀ ਉਪਰ ਨਾਵਾਂ ਦਾ ਪੁਲ ਤਾਂ ਉਸਰੇਗਾ ਪਰ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦਾ ਸ਼ਹਿਰ ਕਦੇ ਨਹੀਂ ਵਸੇਗਾ ਪਰ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦਾ ਸ਼ਹਿਰ ਕਦੇ ਨਹੀਂ ਵਸੇਗਾ ਕੀ ਪਤਾ ਸੀ ਕਾਮਪੌਚ ਦੀ ਗੋਲੀ ਵਿਚੋਲਣ ਬਣੇਗੀ ਮੇਰੀ ਨੀਂਦ ਨਾਲ ਸੁਲਾਹ ਕਰਾਉਣ ਖ਼ਾਤਰ

ਸਮਕਾਲੀਨ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਜਦੋਂ ਸਾਡਾ ਪੁਰਾਣਾ ਰਿਸ਼ਤਾ ਨਾਤਾ ਪ੍ਰਬੰਧ ਤਿੜਕ ਗਿਆ ਹੈ, ਪਰ ਅਜੇ ਅਸੀਂ 'ਨਵੇਂ ਸੌਖ ਦੇ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ' ਦੇ ਆਈ ਵੀ ਨਹੀਂ ਹੋਵੇ, ਇਸ ਹਾਲਤ ਵਿਚ ਇਕ ਮਾਨਸਿਕ ਖ਼ਲਾਅ ਪੈਂਦਾ ਹੋ ਰਿਆ। ਜਦੋਂ ਅਸੀਂ ਵਿਅਕਤੀਗਤ ਪੱਧਰ ਤੇ ਆਪਣੇ ਸਾਬੀ ਨਾਲ ਬੰਵਵਾਈ ਕਰਦੇ ਹਾਂ ਤਾਂ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਯੋਗ ਠਹਿਰਾਉਣ ਲਈ ਆਧੁਨਿਕਤਾ ਦੇ ਨਾਂ ਬੱਲੇ ਹਜ਼ਾਗਾਂ ਤਰਕ ਪੈਸ਼ ਕਰ ਦਿੰਦੇ ਹਾਂ, ਪਰ ਜਦੋਂ ਅਸੀਂ ਖ਼ੁਦ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਦੀ ਸੌਖ ਦੇ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦੇ ਸ਼ਿਕਾਰ ਬਣ ਜਾਂਦੇ ਹਾਂ ਤਾਂ ਸਾਡੇ ਮਨ ਅੰਦਰ ਇਕ ਤੜਪ ਉੱਠਦੀ ਹੈ। ਇਥੇ ਅਸੀਂ ਆਧੁਨਿਕ ਸਮੇਂ ਦੀ ਤਰਜੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਤੜਵਣ-ਭਟਕਣ ਦਾ ਮੂਲ ਮੰਨ ਕੇ ਨਿਖੇਧ ਕਰਦੇ ਹਾਂ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਮਕਾਲੀਨ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਅੰਤਰ-ਮਨ ਦੇ ਕੀਮਤ-ਪ੍ਬੰਧਾਂ ਵਿਚ ਫ਼ਸਿਆ ਦੋਵਾੜ ਹੋਂ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਹੇ ਹਾਲਤ ਅਸਹਿ ਹੈ:

> ਮੈਂ ਤਾਂ ਰੇਤੇ ਦੇ ਘਰਾਂ 'ਚ ਉਜੜੇ ਪੰਛੀਆਂ ਦੀ ਚੀਕ ਹਾਂ ਤਫਾਨ 'ਚ ਡੱਬਦੀ ਬੇੜੀ ਦੀ ਲੀਕ ਹਾਂ (ਪੰਨਾ 21)

ਪੰਜਾਬੀ ਸਮਾਜ ਦਾ ਵਿਕਾਸ ਸਹਿਜ-ਸੁਭਾਅ ਨਾ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਇਥੇ ਸਮਕਾਲੀਨ ਸਮੇਂ ਦੇ ਆਧੁਨਿਕ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਮਾਨਸਿਕ ਸੰਰਧਨਾ ਵੀ ਅਪੰਭ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਸਗੇਂ ਨਵੀਆਂ-ਪੁਰਾਣੀਆਂ ਕੀਮਰਾਂ ਦੋ ਦੰਦੇਵ ਵਿਚ ਫ਼ਸਿਆਂ ਮਨੁੱਖ ਘੜੀ ਦੇ ਪੈਂਡੁਲਮ ਵਾਂਗ ਸੰਜੇ ਤਾਂ ਖੰਬੇ ਡੋਲਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਮਨਮੰਦਰਾਨ ਵਿਚ ਖ਼ੁਨਿਆਂ-ਦੀ ਤਖਦੀਲੀ ਡੋਂਡਿਕ ਆਲਾ-ਦੁਆਲਾ ਰਦਲਣ ਦੀ ਗਗੇ ਧੀਮੀ ਹੈ, ਬਹੁਤੀ ਤਬਦੀਲੀ ਵਿਦੇਸ਼ੀ ਸਾਹਿਤ ਜਾਂ ਆਧੁਨਿਕ ਗਿਆਨ-ਵਿਗਿਆਨ ਨੂੰ ਪੜ੍ਹਨ ਨਾਲ ਆਈ ਹੈ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਮਨੁੱਖੀ ਮਨਮੰਦਰਾਨਾ ਵਿਚ ਦੀਬਆ ਪਿਆ ਮੰਧਰਾਣੀ ਪੰਘਰਾਣਾਂ ਦਾ ਕੀਮਤ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਪੁਨਰ-ਸੁਰਜੀਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਦੀ ਸਬੂਲ ਉਦਾਹਰਣ ਆਸੂਕ-ਮਾਸੂਕ ਦੇ ਰਿਸ਼ਕੀ ਵਿਚ ਵੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਮਨੁੱਖ ਹਾਲੇ ਵੀ ਆਪਣੇ ਸਾਬੀ ਤੇ ਕਬਜ਼ਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਜਾਂ ਚਾਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਪਿਆ ਰੇਖੇ ਜਾਂ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਜਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਜਕੜ ਹਾਲੇ ਵੀ ਪੀਡੀ ਹੈ। ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਆਪਣੇ ਛੱਡ ਚੁੱਕੇ ਸਾਥੀ ਨੂੰ ਵਾਸਤਾ ਪਾਉਂਦਿਆਂ 'ਤੂੰ ਤਾਂ ਵੀ ਨਾ ਆਵੀ' ਦਾ ਵਾਰ-ਵਾਰ ਦੁਹਰਾ ਕਰਦਿਆਂ, ਅੰਤ ਲਿਖਦੀ ਹੈ:

ਜੇ ਮੈਂ ਤੇਰਾ ਦੇਸ਼ ਹੀ ਨਹੀਂ ਆਪਣਾ ਜਹਾਨ ਵੀ ਛੱਡ ਜਾਵਾਂ ਤੇ ਤਾਂ ਵੀ ਨਾ ਆਵੀਂ ਹੁਣ ਤੂੰ ਕਦੀ ਵੀ ਮੁੜਕੇ ਨਾ ਆਵੀਂ ਕਿਉਂਕਿ ਮੌਂ ਤੈਨੂੰ ਭੁਲਣਾ ਨਹੀਂ ਚਾਹੁੰਦੀ। (ਪੰਨਾ 28)

ਜਾਂ ਫਿਰ ਇਸੇ ਹੀ ਲੌਚਾ ਦਾ ਹੌਰ ਵਿਸਤਾਰ ਹੈ:

ਏਸ ਵਕਤ

ਜਦੋਂ ਕਿ ਮੇਰੀ ਹੋ'ਦ ਦੀਆਂ

ਸਭ ਕੈਧਾਂਢਹਿ ਗਈਆਂ ਹਨ

ਘੱਟ ਤੋਂ ਘੱਟ

ਇਸਤਰੀਆਂ ਦੇ ਜਹਾਨ 'ਚ

ਆਪਣੀ ਯਾਦ ਦਾ ਦੀਵਾ ਬਲਦਾ ਰਹਿਣ ਦਿਉਂ (ਪੰਨਾ 34)

ਸਾਡੇ ਤੋਂ ਪਹਿਲੀ ਪੀੜ੍ਹੀ ਵਿਰ ਦੋ ਕੀਮਤ-ਪ੍ਰਬੰਧਾਂ ਦਾ ਟਕਰਾ ਸੀ। ਸਾਡੀ ਸਮਕਾਲੀ ਪੀੜੀ ਇਹਨਾਂ ਦੋਹਾਂ ਕੀਮਤ ਪ੍ਰਬੰਧਾਂ ਵਿਚੋਂ ਨਵੇਂ ਕੀਮਤ ਪ੍ਰਬੰਧ ਨੂੰ ਵੱਟ ਪਾ ਚੁੱਕੀ ਹੈ, ਪਰ ਨਾਲ ਹੀ ਉਸਦੇ ਰਾਜ ਨੂੰ ਪੂਰਨ ਭਾਂਤ ਕਬੂਲਣ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰੀ ਹੈ। ਸਮਕਾਲੀ ਪੀੜ੍ਹੀ ਨੱਖ ਦੇ ਰਿਸ਼ਤੇ ਬਣਾਉਣੇ ਤਾਂ ਚਾਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਰਿਸ਼ਤਾ ਟੁੱਟਣ ਨੂੰ ਸਹਿਜ ਲੌਣ ਦੀ ਥਾਂ ਮਾਨਸਿਕ ਸੱਟ ਕਜੋਂ ਲੰਦੀ ਹੈ। ਸਾਡੇ ਤੋਂ ਪਹਿਲੀ ਪੀੜ੍ਹੀ ਦਾ ਮਨੁੱਖੀ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦੇ ਸਬੰਧ ਵਿਚ ਦੁਖਾਂਤ ਸਮਾਜਿਕ ਘੋਰਾਬੰਦੀ ਦਾ ਸੀ, ਪਰ ਸਾਡੀ ਪੀੜ੍ਹੀ ਵਿਚ ਦੋ ਕੀਮਤ-ਪ੍ਰਬੰਧਾਂ ਵਿਚ ਅਚੇਤ-ਸੁਚੰਤ ਟਕਰਾਉ ਹੈ। ਇਸ ਟਕਰਾਉ ਤੋਂ ਮਾਨਸਿਕ ਸੰਗਪ ਉਪਜਦਾ ਹੈ। ਸਾਡੀ ਆਉਣ ਵਾਲੀ ਪੀੜ੍ਹੀ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦੇ ਜਗਤ ਦੀ ਪੀੜ ਨੂੰ ਸਿਰਿਸ਼ ਲਵੇਗੀ, ਉਸ ਦੀਆਂ ਮਾਨਸਿਕ ਪੀੜਾਂ ਹੋਰ ਹੋਣਗੀਆਂ, ਘੱਟੋ ਘੱਟ ਉਹ ਸਾਡੀ ਪੀੜ੍ਹੀ ਦੇ ਸੰਗਪ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਹੋਵੇਗੀ। ਇਸ ਸੋਚ ਨੂੰ ਲੇਖਿਕਾ ਆਪਣੇ ਕਾਵਿ-ਅਈ ਸ਼ਬਦਾਂ ਅੰਦਰ ਇਉਂ ਪਗਣਾਉਂਦੀ ਹੈ :

ਮੈਂ ਤਾਂ ਆਪਣੀ ਸੋਚ ਕੇ ਬੱਕੇ ਖੰਬਾਂ ਨਾਲ ਅਸਮਾਨ ਤੋਂ ਪਾਰ ਖਲਾਅ 'ਚ ਹਲ ਚਲਾਵਾਂਗੀ ਬਿਨਾਂ ਉਮੀਦ ਦੇ ਬੀਜ਼ ਬੰਦੇ ਸਭ ਕੁਝ ਛੱਜ ਜਾਵਾਂਗੀ ! ਕੋਈ ਹੋਰ ਮੇਰੇ ਵਰਗਾ ਆਵੇਗਾ ਉਸਨੂੰ ਹਲ ਨਹੀਂ ਚਲਾਉਣਾ ਪਵੇਗਾ ਉਹ ਕੁਝ ਨਹੀਂ ਬੀਜੋਕਾ ਸ਼ਾਇਦ ਕੁਝ ਤਾਜ਼ਾ ਉਗੇਗਾ ਯਗਲੀ ਪੀੜ੍ਰੀ ਸਾਡੇ ਨਾਲੋਂ ਖੁਸ਼ੀਕਸਮਤ ਹੋਵੇਗੀ ਉਸਨੂੰ ਕੁਝ ਵੀ ਦਾਹਣਾ ਨਹੀਂ ਪਵੇਗਾ !

(ਪੰਨਾ 59

ਸਾਡੀ ਪੀੜ੍ਹੀ ਨੇ ਪਰੰਪਰਾ ਨੂੰ ਘਰੋਂ ਕੱਢ ਕੇ ਆਧੁਨਿਕਤਾ ਦਾ ਘੁੰਢ ਚੁੱਕ ਕੇ ਦਰਜ਼ਨ ਕੀਤੇ ਤਾਂ ਉਸਦਾ ਕਰੂਪ ਰਿਹਰਾ ਦੇਖਕੇ, ਅਜ਼ੀਬ ਦਵੰਦ ਵਿਚ ਫਸ ਗਿਆ। ਉਹ ਦੋ ਕੀਮਤ-ਪ੍ਬੰਧਾਂ ਦੇ ਤਨਾਅ ਵਿਚ ਭੌਗਦਾ ਹੈ। ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਨੇ ਮਾਨਸਿਕ ਸੰਤਾਪ ਦੇ ਦੁਖਾਂਤ ਨੂੰ ਕਾਵਿ ਜ਼ਿੰਥ ਵਿਚ ਇਉਂ ਦਸਿਆ ਹੈ:

> ਮੈਂ ਤਾਂ ਭੂਤ ਤੇ ਭਵਿਖ ਵਿਚਲੀ ਅਣਹੋਣੀ ਕਥਾ ਦਾ ਬਿਆਨ ਹਾਂ ਮੈਂ: ਤਾਂ ਕੱਸੀ ਹੋਈ ਰੱਸੀ ਤੇ ਤੁਰਦਾ ਸਾਡੀ ਪੀੜ੍ਹੀ ਦਾ ਉਣੀਂਦਾ ਵਰਤਮਾਨ ਹਾਂ । (ਪੰਨਾ 50)

ਮਨਜੀਤ ਨੇ ਆਪਣੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਮੁੱਖ ਤੌਰ ਤੋਂ ਆਧੁਨਿਕ ਸਮੇਂ ਅੰਦਰ ਆਸ਼ਕ ਮਾਸ਼ਕ ਦੇ ਰਿਸ਼ਤ ਦੀ ਦ੍ਵੇਦ ਨੂੰ ਪੜਕਨ ਦੀ ਕੱਸ਼ਿਕ ਕੀਤੀ ਹੈ, ਪਰ ਕੁਲ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਉਸਨੇ ਆਧੁਨਿਕ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਸਮੁੱਚੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਕਲੋਵਰ ਵਿਚ ਲੈਦਿਆਂ, ਆਧੁਨਿਕ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਝੂਨੀ ਰੋਈ ਦ੍ਰਹਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਰਸਾਉਣ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਕ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਸਰਮਾਦੇਧਾਰੀ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਕਦਰ ਉਸਦੇ ਵਿਅਕਤੀਗ਼ਤ ਗੁਣਾਂ ਦੀ ਥਾਂ ਰੁਤਬੇ ਜਾਂ ਪੈਸੇ ਨਾਲ ਜ਼ੁਰ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। 'ਖੰਬਾ' ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਲੰਖਿਕਾ ਨੇ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ ਕਿ ਆਦਮੀ ਦੀ ਆਪਣੀ ਕੋਈ ਸੋਚ ਨਹੀਂ ਰਹੀ। ਜੇ ਉਹ ਸੰਚਣ ਦੀ ਕੱਸ਼ਿਕ ਕਰੇ ਤਾਂ ਉਸੇ ਘੜੀ ਸਿਰ ਲੁਹਾ ਲੈਂਦਾ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ਾ ਹੀ ਮੁੱਖ ਕੀਮਤ ਬਣ ਗਈ ਹੈ। ਉਚੇ ਰੁਤਬੇ ਲਈ ਲੱਕ ਆਪਣੇ ਬੱਸ ਨੂੰ ਪਤਨੀਆਂ ਪੇਸ਼ ਕਰ ਦਿੰਦੇ ਹਨ, ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਧੋਖਾ ਦੇਣ ਲਈ ਨਸ਼ੇ ਦਾ ਆਸ਼ਕਾ ਲੈਂਦੇ ਹਨ ਜਾ ਵਿਰ ਰੋਜ਼ਗਾਰਾ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ: ਤੋਂ ਤੰਗ ਆ ਕੇ ਮੁੜ ਬਚਪਨ ਵੱਲ ਪਰਤਣਾ ਲੱਚਦੇ ਹਨ ਜਾ ਵਿਰ ਰੋਜ਼ਗਾਰਾ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ: ਤੋਂ ਤੰਗ ਆ ਕੇ ਮੁੜ ਬਚਪਨ ਵੱਲ ਪਰਤਣਾ ਲੱਚਦੇ ਹਨ। ਕਾਨਿਨ ਸਥਿਤੀਆਂ ਸਨਮੁੱਖ ਖੜਨ ਦੀ ਥਾਂ ਬਚਪਨ ਵੱਲ ਪਰਤ ਜਾਣਾ, ਆਪਣੀ ਹਉ ਬਚਾਉਣ ਵੱਲ ਪਰਤ ਜਾਣਾ, ਆਪਣੀ ਹਉ ਬਚਾਉਣ ਦਾ ਮਨੋਪੰਤਰ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਮਨੋਵਿਗਿਆਨ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਚ 'ਬਚਪਨ ਵੱਲ ਪਰਤਣਾ' ਆਪਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਮਨੋਵਿਗਿਆਨਕ ਸੰਚ ਨੂੰ ਮਨੋਵਿਗਿਆਨ ਦੀ ਮਾਹਿਰ ਕਵਿਤਰੀ ਇਉ' ਕਾਵਿ-ਪ੍ਰਗਟਾ ਦਿੰਦੀ ਹੈ :

> ਉਸ ਵਕਤ ਪਤਨੀ ਅੰਦਰ ਮਾਂ ਨੂੰ ਜਿਊਂਦੀ ਕਰਦਾ ਹੈ ਉਸ ਨੂੰ ਦੌੜ ਜੱਫੀ ਪਾਉਂਦਾ ਹੈ। ਫਰਿਆਂ ਦਾ ਵਕਫਾ ਅਰਸਿਆਂ 'ਚ ਸਮੇਟਣਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਬਚਪਨ ਵਿਚ ਆ ਉਤਰਦਾ ਹੈ।

ਲੇਖਿਕਾ ਦੀ ਰਚਨਾ ਦੇ ਪਾਠ ਉਪਰੰਤ ਪਤਾ ਲੱਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਾਡੀ ਸਮੁੱਚੀ ਕਾਵਿ-ਪਰੇਪਰਾ ਅਤੇ ਸਮਾਜਿਕ ਯਥਾਰਥ ਦਾ ਵਿਭਿੰਨ ਪਾਸਾਰ, ਉਸ ਦੇ ਪਿਛੋਕੜ ਵਿਚ ਕੰਮ ਕਰਦੇ ਹਨ । ਉਹ ਪਰੰ-ਪਰਾ, ਪ੍ਰਯੋਗ ਮੱਧਕਾਲੀਨ, ਆਧੁਨਿਕਤਾ, ਜੰਗੀਤੂ ਕਦਰਾਂ ਕੀਮਤਾਂ, ਸਰਮਾਏਦਾਰੀ ਕਦਰਾਂ ਕੀਮਤਾਂ,

(Un 45)

ਪੁਰਾਣੀਆਂ/ਨਵੀਆਂ ਦੇ ਅੰਤਰ-ਦੁਵੇਦ ਦਾ ਕਾਰਣ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਜਗਤ ਵਿਚੋਂ ਸਿਰਫ ਆਸ਼ਕ-ਮਾਸੂਕ ਦੇ ਰਿਸ਼ਤੇ ਦੀਆਂ ਵਿਚਿੰਨ ਤਹਿਆਂ ਹੀ ਫਰੋਲਦੀ ਹੈ। ਉਸ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਦੂਜਾਂ ਵਿਲੋਂਦਣ ਪੱਖ ਸਮ-ਕਾਰੀ ਗਜਨੀ ਯਵਾਰਥ ਨਾਲ ਸਬੰਧਤ ਹੈ। ਪੰਜਾਬ ਦੁਆਂਤ ਦੀ ਮੁੱਖ ਸਮਾਜ਼ਿਕਾ ਕੀ ਹੈ ? ਇਸਦੇ ਅਰਥਿਕ, ਸ਼ਿਆਸੀ, ਸਮਾਜ਼ਿਕ ਅਤੇ ਧਾਰਮਿਕ ਕਾਰਣ ਕੋਈ ਵੀ ਦੱਸੇ ਜਾਣ, 'ਅੰਨ੍ਰਿਆਂ ਦੇ ਹਾਥੀ ਨੂੰ ਹੱਥ ਲਾ ਕੇ ਦੱਸਣ' ਵਾਂਗ ਸਭ ਹੀ ਠੀਕ ਹਨ। ਪਰ ਜਿਥੇ ਤਕ ਮਹਿਸੂਸਣ ਦਾ ਤੁਆਲਕ ਹੈ, ਹਰ ਆਦਮੀ ਨੇ ਇਸ ਨੂੰ ਮਹਿਸੂਸਿਆ/ਹੋਵਾਇਆ ਹੈ। 'ਮੇਰੀ ਮਿੱਟੀ ਦੇ ਜਾਏ', 'ਅਜ ਕਲ', 'ਦਹਿਸ਼ਤਾਂ ਦੀਆਂ ਦਾਅਵਤਾਂ', 'ਕਿਹੇ ਜਿਹੇ ਸਮਾਂ ਨੇ', 'ਚੰਤਾਵਨੀਂ' ਆਦਿ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਤੋਂ ਇਸ ਦੁਸ਼-ਘੁਟਣੇ ਸਾਹੌਲ ਦੀ ਪ੍ਰਤੱਖ ਮੂਹਰ ਛਾਪ ਹੈ। 'ਮੇਰੀ ਮਿੱਟੀ ਦੇ ਜਾਏ' ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਦੁਸ਼-ਘੁਟਣੇ ਸਾਹੌਲ ਦੀ ਪ੍ਰਤੱਖ ਮੂਹਰ ਛਾਪ ਹੈ। 'ਮੇਰੀ ਮਿੱਟੀ ਦੇ ਜਾਏ' ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਰਿਸ਼-ਘੁਰਾਜ਼ੀ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਸੁਭਾਅ ਬਾਰੇ ਦਸਦਿਆਂ ਇਸ ਨੂੰ ਵਡਿਆਉਂਦਿਆਂ, ਚਮਕਾਉਂਦਿਆਂ ਇਉਂ ਪੇਸ਼ ਕਰਜ਼ੀ ਹੈ:

ਹਾਦਸਿਆਂ 'ਚ ਘਿਰੇ
ਹਾੜੇ ਨਹੀਂ ਕਾਰਦੇ ਮੰਗੇ ਮਿੱਟੀ ਦੇ ਜਾਏ
ਇਹ ਉਸ ਤੁਝਾਨ ਵਿਚ ਦੀ ਬਾਲ ਕੇ ਧਰ ਦਿੰਦੇ ਨੇ
ਕਿਸੇ ਟੁਟੀ ਡਿਉੜੀ ਦੀ ਸਰਦਲ ਤੋ
ਆਪਣੀ ਅਣਖ ਦਾ ਦੀਵਾ
ਤਾਂ ਕਿ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਹੋਣ ਦੀ ਖ਼ਬਰ
ਹਾਦਸਿਆਂ ਦੇ ਪਾਰ ਤਕ ਪਰੰਚਦੀ ਰਵੇਂ।

(ບໍ່ຮາ 26)

ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ 'ਪੰਜਾਬ ਸੰਤਾਪ' ਦੋ ਕਾਰਣਾਂ ਦੀ ਸਿਆਸੀ ਚੀਰਵਾੜ ਨਹੀਂ ਕਰਦੀ ਅਤੇ ਨਾ ਹੀ ਇਸ ਸਬੰਧੀ ਕੋਈ ਪੂਰਵ ਨਿਸ਼ਚਿਤ ਧਾਰਨਾ ਰੱਖਦੀ ਸਾਪਦੀ ਹੈ। ਉਹ ਤਾਂ ਆਪਣੇ ਆਲੇ ਦੁਆਲੇ ਵੱਲੋਂ ਦਰਦਾ ਨੂੰ ਹੀ ਕਾਵਿ-ਬਿੰਬਾਂ ਵਿਚ ਚਾਲਦੀ ਹੈ। ਲੇਖਿਕਾ ਸੂਚੇ ਪੱਧਰ ਹੈ ਕੇਜੇ ਖਾੜਕੂ, ਸਰਕਾਰੀ ਜਾਂ ਤੀਜੀ ਧਿਰ ਦੀ ਜਿੱਧੀ ਧੁਤੂ ਨਹੀਂ ਬਣਦੀ। ਪਰ ਜੇ ਉਸ ਦੀ ਕਵਿਤਾਂ ਦਾ ਕੰਭੀਰ ਸਿਆਸੀ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਕਰੀਏ ਤਾਂ ਜਾਪਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਸਦੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਵਿਚ ਅਚੇਤ ਹੀ ਸਰਕਾਰੀ ਧਿਰ ਵਿਰੁੱਧ ਗਿਲਾ ਹੈ। ਉਸਦਾ ਇਹ ਗਿਲਾ 'ਚਰਿਸ਼ਤ ਦੀਆਂ ਦਾਅਵਤਾਂ ਵਿਚ ਕਿਸ ਧਿਰ ਤੇ ਹੈ, ਲੁੱਕਾਵਾਂ ਹੀ ਰਹਿ ਜਾਣਾ ਸੀ, ਕਿਉਂਕਿ ਦੋਵੇਂ 'ਧਿਰਾਂ ਹੀ ਦਹਿਸ਼ਤ ਦੀ ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਚ ਹਥਿਆਰਾਂ ਨੂੰ ਸ਼ਬਦ ਵਾਰ ਵਰਾਂ ਰਹੀਆਂ ਹਨ। ਪਰ ਲੇਖਿਕਾ ਨੇ ਕੌਮੀ ਘੁੱਤਿਆਂ ਦੀ ਗਸ਼ਤ ਵਰਤਕੇ ਇਕ ਧਿਰ ਨੂੰ ਦੇਸ਼ੀ ਦਸ ਦਿੱਤਾ ਹੈ:

> ਫਤੂਹੀ ਪਾਉਂਦੇ ਕੌਮੀ ਘੋੜਿਆਂ ਦੀ ਗਸ਼ਤ ਬਸਤੀਆਂ ਨੂੰ ਮਸਾਣਾਂ 'ਚ ਬਦਲਦੀ ਰਹੇਗੀ

ਲਾਸ਼ਾਂ ਨੂੰ ਫੂਕਣ ਦੀ ਤਰੱਦਦ ਤੋਂ ਬਚਾਉਣ ਖਾਤਰ ਵਗਦੀ ਨਦੀ ਵਿਚ ਸੱਟਣਾ ਇਹ ਬਹਾਦਰੀ ਵਜੋਂ ਉਚੀਆਂ ਪਦਵੀਆਂ ਵਾਲੇ ਖੀਤਿਆਂ ਨੂੰ ਬਹਾਦਰੀ ਦਾ ਤਕਮਾ ਦਿੱਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਮਨਜੀਤ ਕੌਰ ਟਿਵਾਣਾ ਦੀਆਂ 'ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਦੁਖਾਂਤ' ਨਾਲ ਸਬੰਧਿਤ ਨਜ਼ਮਾਂ ਦੇ ਪਾਠ ਤੇ ਇਕ ਹੋਰ ਸੂਰ ਭਲੀ ਭਾਂਤ ਉਜਾਗਰ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਨੂੰ ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਸਰਾਪੇ ਜਾਣ ਦਾ ਦੁਖ ਹੈ ਪਰ ਉਹ ਇਸ ਦੁਖਾ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਕੀਰਨੋਮਈ ਅੰਦਾਜ਼ ਵਿਚ ਪੱਸ਼ ਕਰਨ ਦੀ ਥਾਂ, ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਇਸ ਦੁਖਾਤ ਨੂੰ ਕਿੱਕ ਉਤੇ ਜਰ ਲੈਣ ਦੀ ਹਿੰਮਤ ਦੀ ਦਾਦ ਦਿੰਦੀ ਹੈ। ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਕਿਸੇ ਫਿਰਕੇ ਦੀ ਚਾਂ ਉਹ ਪੰਜਾਬੀਆਂ ਦੀ ਕਵਿਤਰੀ ਵਜੋਂ ਸਾਹਮਣੇ ਆਉਂਦੀ ਹੈ।

ਮਨਜੀਤ ਦੀਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਕਿਸੇ ਘਟਨਾ ਦਾ ਬ੍ਰਿਭਾਂਤ ਜਾਂ ਵਿਸ਼ੇ ਦਾ ਵਿਸ਼ਭਾਰ ਨਹੀਂ ਪੁੰਦਾ ਮਹੀਂ ਇਕੋਂ ਭਾਵ ਨੂੰ ਵੱਖ ਵੱਖ ਬਿੱਖਾਂ ਦੀ ਮਦਦ ਨਾਲ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰਾਉਣ ਦਾ ਯਤਨ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। 'ਵਿਡੌਜਾਪਿੰਗ' ਅਤੇ 'ਬੁੜੀਆਂ' ਦੋਹਾਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਨੂੰ ਉਦਾਹਰਣ ਕਜੋ ਦੀਆਂ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਵਿਡੌਜਾਪਿੰਗ ਵਿਚ ਮੁੰਡਿਆਂ ਦੇ ਸੁਭਾਅ ਅਨੁਸਾਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਵਰਗੀਕਰਣ ਕਰਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ 'ਕਪੜਿਆਂ ਦੀਆਂ ਕਿਸਮਾਂ' ਵਾਲੇ ਬਿੱਬ ਵਿਚ ਚਲਿਆਂ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਥੇ ਬਿੱਬ ਮੁਲ ਭਾਵ ਦਾ ਅਰਥ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕਰਨ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ, ਉਸਦੀ ਸਮੁੱਚੀ ਭਾਵਨਾ ਨੂੰ ਕੱਥ ਦੀ ਪੱਧਰ ਤੋਂ 'ਇੰਦਰਿਆਵੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਉਤਾਰਨ ਵਿਚ ਪੂਰਾ ਯੋਗਦਾਨ ਪਾਉਂਦੇ ਹਨ। ਬਿੱਥ ਅਰਥ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕਰਨ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ, ਉਸਦੀ ਸਮੁੱਚੀ ਭਾਵਨਾ ਨੂੰ ਕੱਥ ਦੀ ਪੱਧਰ ਤੋਂ ਦਿੰਦਰਿਆਵੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਉਤਾਰਨ ਵਿਚ ਪੂਰਾ ਯੋਗਦਾਨ ਪਾਉਂਦੇ ਹਨ। ਬਿੱਥ ਅਰਥ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕਰਨ ਦੇ ਨਾਲ ਮੁੱਦ ਆਪਣਾ ਆਪ ਵੀ ਸੰਚਾਰਦੇ ਹਨ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕੁੜੀਆਂ ਦਾ ਵਰਗੀਕਰਣ ਕਰਕੇ ਦੇ ਨਾਲ ਮੁੱਦ ਆਪਣਾ ਆਪ ਵੀ ਸੰਚਾਰਦੇ ਹਨ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕੁੜੀਆਂ ਦਾ ਵਰਗੀਕਰਣ ਕਰਕੇ ਦੇ ਹਨਾ ਦੀ ਪਛਾਟ ਆਪ੍ਰੀਨਕ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਲਏ ਰੂਪਕ ਲੰਮੇ ਰੂਟ ਦੀ ਬੱਸ ਨਾਲ ਕਰਵਾਈ ਗਈ ਹੈ। ਮੁਲਜ਼ਨੀ ਦੀ ਮੁਲਜ਼ਨੀ ਦੀ ਮੁਲਜ਼ਨੀ ਦੀ ਸ਼ਾਲਦੀ ਦੇ ਹੋ। ਮੁਲਜ਼ਨੀ ਦੀ ਮੁਲਜ਼ਨੀ ਦੀ ਨਾਲ ਹੀ ਉਹ ਇਕੋਂ ਭਾਵ ਨੂੰ ਵਾਰ-ਵਾਰ ਕਹਿਕੇ, ਵੱਧ-ਵੱਖ ਬਿੰਗਾਂ ਦੁਆਰਾ ਪੁਸ਼ਟ ਕਰਨ ਦਾ ਯਤਨ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਚਾਵ ਨੂੰ ਵਾਰ-ਵਾਰ ਕਹਿਕੇ, ਵੱਧ-ਵੱਖ ਬਿੰਗਾਂ ਦੁਆਰਾ ਪੁਸ਼ਟ ਕਰਨ ਦਾ ਯਤਨ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਉਸ ਦੀ ਕਾਵ-ਜੇਲੀ ਦਾ ਮੁਹੱਤਵਪੁਰਨ ਲੱਛਣ ਹੈ।

ਜੇ ਉਸ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਨੂੰ ਲੰਬਾਈ ਪੱਖੋਂ ਦੇਖਣਾ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਇਹ ਤਿੰਨ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਲੰਮੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ, ਛੋਟੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਅਤੇ ਪਰਿਭਾਸ਼ਕ ਜਾਂ ਮਿੰਨੀ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਹਨ। ਲੰਮੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚੋਂ 'ਉਣੀ'ਦਾ ਵਰਤਮਾਨ' ਅਤੇ 'ਖੰਬੇ' ਦੋ ਹਨ। 'ਉਣੀ'ਦਾ ਵਰਤਮਾਨ'

ਆਧੁਨਿਕ ਯਗ ਵਿਚ ਇਸਤਰੀ ਮਰਦ ਸੰਬੰਧਾਂ ਦੀ ਟੁੱਟ ਭੱਜ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਿਤ ਵਿਅਕਤੀ ਵਿਸੇਸ਼ ਦੀ ਵਿਅਕਤੀਗਤ ਗਾਬਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਪਿੱਛੇ ਇਸ ਟੁੱਟ ਭੱਜ ਦਾ ਸ਼ਿਕਾਰ ਇਕ ਪੂਰਾ ਵਰਗ ਹੋਣ ਕਾਰਣ ਆਮ ਗਾਬਾ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। 'ਖੰਬੇ' ਨਜ਼ਮ ਵਿਚ ਆਧੁਨਿਕ ਮਹਾਂਨਗਰ ਦੀ ਸਮੱਜੀ ਕਾਰ ਫਿਹਾਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਪੁਕਤਨ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਵਿਚ ਵਿਭਿੰਨ ਪਾਸ਼ਾਰ ਦਿਸ਼ਟੀਗੋਚਰ ਕੀਤੇ ਹਨ। ਇਸ ਫਿਚੌ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦੀ ਟੱਟ ਭੱਜ ਅਤੇ ਪੈਸਿਆਂ ਦੀ ਪਧਾਨਤਾ ਮੁੱਖ ਲੱਛਣ ਹੈ । ਇਸਦੇ ਨਾਲ ਹੀ 'ਖੰਬੇ' ਨਜਮ ਵਿਚ ਪੰਜਾਬ ਦਾ ਦਖਾਂਤ ਵੀ ਆ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਸੋ ਲੰਮੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਬਾਰਥ ਦੇ ਵਿਭਿੰਨ ਪਾਸਾਰ ਚਿਤਰੇ ਹਨ । ਛੋਟੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਇਕਹਿਰੇ ਭਾਵ ਨੂੰ ਵਿਭਿੰਨ ਬਿੰਗਾਂ ਪਤੀਕਾਂ ਦੁਆਰਾਲਤੀਵਾਰ ਪਸ਼ਟ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਲੜੀ ਦਾ ਹਰ ਨਵਾਂ ਬਿੰਬ/ਪਤੀਕ ਪਰਵ ਕਥਿਤ ਭਾਵ ਨੂੰ ਗਹਿਰਾਈ ਪਧਾਨ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਜਾਂ ਤਾਂ ਕਿਸੇ ਕਾਵਿ-ਸਤਰ ਦਾ ਦਹਰਾਉ ਹੈ ਜਾਂ ਫਿਰ ਕੋਈ ਸਿੱਟਾ ਮਲਕ ਉਕਤੀ ਆਉਂਦੀ ਹੈ। 'ਅੱਜ ਕਲ' ਨਜ਼ਮ ਵਿਚ ਹਰ ਪੰਕਤੀ ਅੱਜ ਕਲ ਸ਼ਬਦ ਨਾਲ ਬੁਰੂ ਹੈਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਅੱਜ ਕਲ ਦੇ ਵਿਭਿੰਨ ਪਾਤਰਾਂ ਨੂੰ ਦਰਸਾਉਂਦੀ ਹੈ। ਸ਼ਬਦਾਂ ਦਾ ਦਹਰਾਉ ਕਵਿਤਾ ਨੂੰ ਬਾਹਰੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਜੋਤਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਕਾਵਿਕ-ਵਿਵੇਕ ਦੀ ਪੱਧਰ ਤੇ ਡੰਘੀ ਉਦਾਸੀ ਦਾ ਭਾਵ ਜੋੜਦਾ ਹੈ। 'ਕੀ ਪਤਾ ਸੀ' 'ਹਣ ਤੇ' ਆਦਿ ਨਜ਼ਮਾਂ ਇਸੇ ਕਲਾਤਮਿਕ ਗਠਿਨ ਦੀਆਂ ਹਨ । ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕੁਲ ਨਜ਼ਮਾਂ ਵਿਚ ਪ੍ਰਸ਼ਨ-ਉੱਤਰ ਜਾਂ ਘਟਨਾ ਤੋਂ ਘਟਨਾ ਨੂੰ ਪਗਟਾਉਂਦੇ ਬਿੰਥਾਂ ਦੀ ਲੰਮੀ ਲੜੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ. ਪਰ ਨਜ਼ਮ ਦੇ ਅੰਤ ਵਿਚ ਇਹਨਾਂ ਪ੍ਰਸ਼ਨਾਂ ਦਾ ਘਟਨਾਵਾਂ ਦਾ ਪਰਿਭਾਸ਼ਕ ਨਿਚੌਤ ਕੱਢਿਆ ਹੈਦਾ ਹੈ। ਜਿਵੇਂ 'ਵਿੰਡੋ ਸ਼ਾਪਿੰਗ', "ਦਰਿਸ਼ਤ ਦੀਆਂ ਦਾਅਵਤ', 'ਏਸ ਵਕਤ', 'ਵਿਆਹ' ਆਦਿ ਵਿਚ ਪਸ਼ਨ-ਉੱਤਰ ਜਾਂ ਘਟਨਾ ਤੋਂ ਉਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਉਂਦੇ ਬਿੰਬਾਂ ਦਾ ਨਿਰੰਤਰ ਸਿਲਸਿਲਾ ਚਲਦਾ ਹੈ । ਇਹ ਸਿਲਸਿਲਾ 'ਵਿੰਡੋ ਸ਼ਾਪਿੰਗ' ਵਿਚ ਦੌਸਤੀ ਨੂੰ ਪਰਿਭਾਸਤ ਕਰਨ ਨਾਲ, 'ਹਣ ਤੇ' ਨਜ਼ਮ ਵਿਚ 'ਤੰ ਤਾਂ ਵੀ ਨਾ ਆਵੀ' ਦੇ ਕਾਰਨ ਨੂੰ ਅਖ਼ੀਰਲੀ ਪੰਕਤੀ ਕਿਉਂਕਿ ਮੈਂ ਤੈਨੇ ਭਲਣਾ ਨਹੀਂ ਚਾਹੁੰਦੀ ਨਾਲ ਸਮਾਪਿਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਹਿਸ਼ਤ ਦੀਆਂ ਦਾਅਵਤਾਂ ਦਾ ਆਖ਼ਰੀ ਪਹਿਰਾ ਸਮੁੱਚੀ ਨਜ਼ਮ ਨੂੰ ਭਾਵਕਤਾ ਤੋਂ ਮੁਕਤਾ ਕਰਕੇ ਘਟਨਾਵਾਂ ਦਾ ਬੌਧਿਕ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਕਰਦਿਆਂ ਮਨੁੱਖੀ ਇਤਿਹਾਸ ਦੀ ਨਿਰੰਤਰਤਾ ਵਿਚ ਇਉਂ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਪਗਟ ਕਰਦਾ ਹੈ:

ਇਹ ਇਤਿਹਾਸ ਦਾ ਇਕ ਹੋਰ ਵਰਕਾ ਇਹ ਵਰਕਾ ਵੀ ਫਰੇਲਿਆ ਜਾਵੇਗਾ ਇਹ ਵਰਕਾ ਵੀ ਪਲਣਿਆ ਜਾਵੇਗਾ ਜਦੋਂ ਸੂਰਜ ਦੀ ਕਚਰਿਰੀ 'ਚ, ਤਾਰਿਆਂ ਦੇ ਕਤਲਾਂ ਦਾ ਹਿਸਾਬ ਜਵੇਗਾ।

ਇਸੇ ਕਲਾਤਮਿਕ ਜੁਗਤ ਦੀ ਆਖ਼ਰੀ ਨਜ਼ਮ 'ਵਿਆਹ' ਹੈ, ਇਸ ਵਿਚ ਲੇਖਿਕਾ ਵਿਆਹ

ਬਾਰੇ ਸੌਚਣ ਦੇ ਬਾਅਦ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਘਟਨਾਵਾ ਨੂੰ ਪੁਸਤਕ ਦੇ ਪੰਨਿਆਂ ਨਾਲ ਕੁਤਨਾਊ ਦਿਆਂ ਨਿਰਨਾ ਦੇ ਦਿੰਦੀ ਹੈ। ਛੋਟੀਆਂ ਮਿੰਨੀ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਨੂੰ ਮੈਂ 'ਪਿਰਤਾਸ਼ਕ ਕਵਿਤਾਵਾਂ' ਦਾ ਨਾਂ ਦੇਣਾ ਚਾਹੁੰਦੀ ਹਾਂ, ਕਿਉਂਕਿ ਇਹਨਾਂ ਵਿਚ ਘਟਨਾ ਜਾਂ ਵਿਚਾਰ ਨੂੰ ਬਿੰਬਾਤਮਿਕ ਪਰਿਭਾਸ਼ਸ ਵਿਚ ਬੈਨ੍ਹਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਮਨਜ਼ੀਤ ਦਾ ਪਰਿਭਾਸ਼ਕ ਬਿੰਕ ਧਰਤਾ, 'ਰਾਤ ਸ਼ਾਮ ਮੌਤ ਲੱਭਦੇ ਰਹੇ' ਆਦਿ ਵਿਚ ਕੁਦਰਤੀ ਵਰਤਾਰਿਆਂ ਜਾਂ ਮਾਨੀਕਕ ਘਟਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਪਰਿਭਾਸ਼ਤ ਹੀ ਨਹੀਂ ਭਦਦਾ, ਸਰਾਂ ਉਸ ਪਰਿਭਾਸ਼ਕ ਜਾਂਨੀ ਮਨਜ਼ਿਕ ਘਟਨਾਵਾਂ ਨੂੰ ਪਰਿਭਾਸ਼ਤ ਹੀ ਨਹੀਂ ਭਦਦਾ, ਸਰਾਂ ਉਸ ਪਰਿਭਾਸ਼ਕ ਜਾਂਨੀ: ਮਨੁੱਖੀ ਮਨ ਦੇ ਭਾਵ ਨੂੰ ਸੰਚਾਰਦਾ ਹੈ।

ਉਹ ਸਾਂਵਲੀ ਕੁੜੀ ਜੋ ਦਿਨ ਰਾਤ ਦੱਸਤ ਦੀ ਇੰਤਜ਼ਾਰ 'ਚ ਨਿੱਤ ਸ਼ਗ਼ਦੀ ਹੈ

ਉ ਮੁਰੇਕੜ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਜ਼ਾਹਰਾ ਪੱਧਰ ਤੇ ਰਾਤ ਨੂੰ ਪਰਿਭਾਸ਼ਤ ਕੀਤਾ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਪਰ ਜੋ ਬਿੰਬ ਪ੍ਰਸਤੁਤ ਕੀਤਾ ਹੈ, ਉਹ ਆਪਣੇ ਆਪ ਰਾਹੀਂ ਸਾਵਲੀ ਕੁੜੀ ਦੇ ਮਹਿਬੂਬ ਦੀ ਇੰਤਜ਼ਾਰ ਵਿਚ ਮਰਨ ਦੇ ਭਾਵਾਂ/ਅਰਥਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਮੈਚਾਰ ਰਿਹਾ ਹੈ।

ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਮੱਧਕਾਲੀ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਦਾ ਚਿੰਤਨ ਕਰਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਪੁਰਾਤਨ ਵਿਤਿਹਾਸ ਅਤੇ ਮਿਥਿਹਾਸ ਦੀ ਯੰਗ ਵਰਤੋਂ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਇਤਿਹਾਸਕ ਮਿਕੇਤਾਂ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਪਾਤਕਾਂ ਦੇ ਅਣਚੇਤਨ ਨੂੰ ਫੂਹਣ ਵਿਚ ਸਹਾਇਤਾ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਸੂਚੀ ਫ਼ਕੀਰ ਦਾ ਚੰਤਾ 'ਆਏ ਭੌਤਿਕ ਅਸਰਾ ਕਾਰਣ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਆਪਣੀ ਆਤਮਿਕ ਦਿਕਾਲਤਾ ਕਾਰਣ ਦੇਸਤੀ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ ਦਾ ਸਾਧਨ ਬਣਦਾ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਅੰਦਰ ਦਵੰਦ ਨੂੰ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ ਲਈ ਸਰੀਰ ਜੇ 'ਕੁਰੂਕਸੇਤਰ' ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਇਹ ਦਵੇਂਦ ਆਪਣੇ ਆਪ ਮਹਾਂਭਾਰਤ ਜਿਤਨਾ ਮਹਾਨ ਅਤੇ ਦਰਗੀ ਸਿੱਟਿਆਂ ਵਾਲਾ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। 'ਸ਼ਕੂੰਤਲਾ ਦੀ ਮੁੰਦਰੀ' ਗੁਆਰਣ ਤੇ ਦੁਸ਼ਿਅੰਤ ਦੇ ਵੁੱਲ ਜਾਣ ਦੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਨੂੰ ਆਧੁਨਿਕ ਯੁੱਗ ਅਨੁਸਾਰ ਅਰਥ ਵਿਸਤ ਰ ਚਿੱਤਾ ਹੈ। ਇਸ ਪ੍ਰਝਾਤ 'ਉਟੀਦਾ ਵਰਤਮਾਨ' ਵਿਚ ਬਿੜ, ਕ੍ਰਿਸ਼ਤ ਦਾ ਰੰਥ ਚੜ੍ਹਨ, ਬੰਜੀ ਦਾ ਸੁਣਨਾ ਆਦਿ ਸਿਥਿਹਾਸਕ ਹਵਾਲੇ ਆਧੁਨਿਕ ਯੁੱਗ ਦੀਆਂ ਗੁੰਤਲਾਂ ਨੂੰ ਨਵੇਂ ਦੇਗ ਨਾਲ ਪ੍ਰਗਟਾਉਂਦੇ ਹਨ। ਇਤਿਹਾਸਕ, ਮਿਥਿਹਾਸਕ ਸੰਕੇਤਾਂ ਨੂੰ ਆਧੁਨਿਕ ਯੁੱਗ ਦੀਆਂ ਗੁੰਤਲਾਂ ਨੂੰ ਨਵੇਂ ਦੇਗ ਨਾਲ ਪ੍ਰਗਟਾਉਂਦੇ ਲਈ ਵਰਤੋਂ ਵਿਚ ਲਿਆਉਣਾ, ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਦੀ ਕਾਇ ਪ੍ਰਤਿਕਾ ਦੀ ਇਕ ਹੋਰ ਜੁਗਤ ਹੈ। ਜਿਵੇਂ

ਕੁੱਝ ਕੁ ਪੰਨੇ ਤਾਂ ਐਵੇਂ ਅਣਗਹਿਲੀ ਕਾਰਣ ਮਹੁੰਮਦ ਬਿਨ ਤਗਲਕ ਵਾਂਗ ਮਧੌਲ ਹੋ ਗਏ (ਪੰਨਾ 68)

ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਦੀ ਇਕ ਹੋਰ ਕਲਾਤਮਿਕ ਜੁਗਤ ਤੀਖਣ ਵਿਅੰਗ ਹੈ, ਪਰ ਪਹਿਲਿਆਂ ਦੋ ਕਾਵਿ-ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਦੇ ਮੁਕਾਬਲੇ 'ਉਣੀਂਦਾ ਵਰਤਮਾਨ' ਵਿਚ ਇਸ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਸੰਜਮ ਨਾਲ ਹੋਈ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਮਨੁੱਖ ਦੁਹਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਜ਼ੀਉਂਦਾ ਹੈ: ਇਕ ਅਸਲ, ਇਕ ਓਹਲੇ ਦੀ, ਦੋਹਾਂ ਵਿਰਕਾਰ ਇਕ ਪਰਦਾ ਪਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਪਰਦੇ ਨਾਲ ਦੌਹਰੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਜ਼ੀਅ ਰਿਹਾ ਪਾਤਰ ਅਤੇ ਲੌਕ ਦੋਵੇਂ ਖੁਸ਼ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ ਪਰ ਮਨਜ਼ੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਇਸ ਪਰਦੇ ਨੂੰ ਰਾਕ ਕਰ ਕੇ ਕਰੂਰ ਯਥਾਰਥ ਦੇ ਨੰਗੇ ਰੂਪ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਾਉਂਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਪਰਦਾ ਚਾਕੀ ਨਾਲ ਹੀ ਸੂਖਮ ਵਿਅੱਗ ਉਪਜਦਾ ਹੈ:

> ਉਹ ਖੂਬਸੂਰਤ ਪਤਨੀ ਨਾਲ ਪਾਰਟੀ ਤੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਉਸ ਦਾ ਬੌਸ ਪਤਨੀ ਨੂੰ ਨਾਰ ਲਈ ਲੈ ਜਾਂਦਾ ਹੈ । ਉਹ ਜ਼ੌਰ ਦੀ ਹੱਸਦਾ ਹੈ ।

ਉਹ ਜ਼ੋਰ ਦੀ ਹੱਸਦਾ ਹੈ । (ਪੰਨਾ 46) ਇਸ ਤਰਾਂ ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਆਪਣੇ ਕਾਵਿ ਲਈ ਕਈ ਕਲਾਤਮਿਕ ਜਗਤਾਂ ਵਰਤਦੀ

ਹੈ। ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਤੇ ਚਰਚਾ ਖ਼ਤਮ ਕਰਨ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਉਸ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਦੇ ਇਕ ਹੌਰ ਖੱਖੋਂ ਚਰਚਾ ਕਰਨੀ ਵੀ ਜ਼ੁਰੂਰੀ ਜਾਪਦੀ ਹੈ। ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਭਾਵੇਂ ਨਾਰੀਵਾਦੀ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਉਹ ਨਾਰੀ ਲੇਖਿਕਾ ਹੈ। ਸਾਡਾ ਇਹ ਨਕਤਾ ਉਠਾਉਣ ਪਿੱਛੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਮਨੌਰਥ ਹੈ। ਪੰਜਾਬੀ ਮੱਧਕਾਲੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਕੋਈ ਨਾਰੀ ਲੇਖਿਕਾ ਨਹੀਂ ਮੀ। ਆਧੁਨਿਕ ਮਮੇਂ ਵਿਚ ਵੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤਾ ਪ੍ਰੀਤਮ, ਪ੍ਰਭਜੋਤ ਕੌਰ, ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ, ਮਨਜੀਤ ਇੰਦਰਾ, ਪਾਲ ਕੌਰ ਅਤੇ ਕੁਝ ਹੋਰ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਪ੍ਰੀਤਮ ਹੀ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਹੈ, ਕੁਝ ਹੋਰ ਤਾਂ ਅਸਲ ਵਿਚ ਔਰਤ ਲੇਖਿਕਾਵਾਂ ਹੋਣ ਕਾਰਣ ਹੀ ਸਹੀ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਦੀ ਕਾਵਿ ਦਿਸ਼ਟੀ ਨਾ ਤਾਂ ਨਾਰੀ ਪੱਖੀ ਮਰਦਾਂਵਾਂਗ ਔਰਤ ਤੇ ਤਰਸ ਕਰਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਨਾਹੀਂ ਔਰਤ ਲੇਖਿਕਾਵਾਂਵਾਂਗ ਮਰਦ ਦੇ ਕੁਲਮਾਂ ਦੀ ਦਾਸਤਾਨ ਉਲੀਕਦੀ ਹੈ, ਸਗੋਂ ਉਹ ਤੇ ਆਧੁਨਿਕ ਯੁੱਗ ਵਿਚ ਤੀਵੀਂ-ਮਰਦ ਦੇ ਪ੍ਰਸਪਰ ਸੰਬੰਧਾਂ ਨੂੰ ਯਥਾਰਥਕ ਪਰਿਪੇਖ਼ ਵਿਰ ਵੇਖਦੀ ਹੈ। ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਸਾਧਨਾਂ ਦੇ ਆਧੁਨਿਕ ਤਕਨੀਕੀ ਵਿਕਾਸ ਨਾਲ ਔਰਤ-ਮਰਦ ਪੈਦਾਵਾਰੀ ਸ਼ਕਤੀ ਪੱਖੋਂ ਬਹਾਬਰੀ ਤੋ ਆ ਰਹੇ ਹਨ, ਇਸੇ ਦਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਤੇ ਵੀ ਪਿਆ ਹੈ। ਉਹ ਆਪਣੀ ਸ਼ਾਇਰੀ ਵਿਰ ਮੱਧਕਾਲੀ ਰੂਹ-ਕਲਬੂਤ ਜਾਂ ਆਤਮਾ-ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਰੂਪੀ ਸਿਰਫ ਕਹਿਣ ਦੀ ਪੱਧਰ ਦੇ ਬਰਾਬਰਤਾ ਵਾਲੇ ਪਰ ਤੱਤ ਰੂਪ ਵਿਚ ਦੁਜੈਲੇ ਰਿਸ਼ਤੇ ਨੂੰ ਰੱਟਦੀ ਹੈ। ਉਹ ਆਧੁਨਿਕ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਮੁੱਧਵਰਗੀ ਫ਼ੈਸਨ ਲਈ ਬਰਾਬਰਤਾ ਦੇ ਰਿਸ਼ਤੇ ਦੀ ਥਾਂ ਧੁਰ ਅੰਦਰੋਂ ਸਚਮੁੱਚ ਦਾ ਯਥਾਰਥਕ ਰਿਸ਼ਤਾ ਚਾਹੁੰਤੀ ਹੈ। ਸਾਡੇ ਯੁੱਗ ਦਾ ਸੱਚ ਦਾ ਆਧੁਨਿਕ ਬੌਧ ਉਸ ਦੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਵਿਚ ਸਿੱਧਾ ਪ੍ਰਗਟ ਹੌਣ ਦੀ ਬਾਂ ਸਮੁੱਚੀਆਂ ਕਵਿਤਾਵਾਂ ਦੇ ਭਾਵ-ਮੰਡਲ ਵਿਚ ਰਸਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਉਸ ਦੀ ਲੰਮੀ ਨਜ਼ਮ 'ਉਣੀ ਦਾ ਵਰਤਮਾਨ' ਵਿਚ ਔਰਤ-ਮਰਦ ਸੰਬੰਧਾਂ ਦੀਆਂ ਵਿਭਿੰਨ ਕੌਣਾਂ ਤੋਂ ਅਭਿਵਿਅਕਤੀ ਹੋਈ ਹੈ, ਪਰ ਹੇਠ ਲਿਖੀਆਂ ਸਤਰਾਂ ਉਸ ਦੀ ਇਸ ਨਜ਼ਮ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਉਸ ਦੀਆਂ ਸਮੁੱਚੀ ਆਂ ਨਜ਼ਮਾਂ ਦੇ ਭਾਵ-ਰੱਕਰ ਦੀ ਕੈ'ਦਰੀ ਰੂਲ ਜਾਪਦੀਆਂ ਹਨ। ਜਿਥੇ ਔਰਤ ਆਪਣੇ ਨਾਰੀ ਅਸਤਿਤਵ ਅਤੇ ਮਰਦਾਨੀ ਹਉਂ ਨੂੰ ਇਕ ਦੂਜੇ ਦੇ ਸਨਮੁੱਖ ਟੱਕਰ ਲਈ ਵੰਗਾਰਦੇ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦੇ ਹਨ :

ਏਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਮੇਰੀ ਮੈਂ ਤੇ ਤੇਰੀ ਹਉਮੈ ਵਿਚਕਾਰ

ਦੋਂ ਦੇਸ਼ਾਂ ਵਾਂਗ ਲੜਾਈ ਵਧਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ

(ਪੰਨਾ 54)

ਏਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜ਼ਿਊਣ ਤੇ ਮਰਨ ਦੀ ਕਹਾਣੀ ਚਲਦੀ ਰਹਿੰਦੀ ਹੈ।

ਮਨਜੀਤ ਟਿਵਾਣਾ ਆਧੁਨਿਕ ਯੁੱਗ ਬੋਧ ਨੂੰ ਕਾਵਿਕ ਅੰਦਾਜ਼ ਵਿਚ ਪ੍ਰਗਟਾਉਣ ਲਈ ਸਮਰੱਥ ਪ੍ਰਤਿਭਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਮੱਧਕਾਲੀ ਪੰਜਾਬੀ ਕਵਿਤਾ ਦੀ ਰਹਿੰਦ-ਖੁੰਹਦ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਹੈ। ਉਸ ਦੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚ ਆਧੁਨਿਕ ਯੁੱਗ ਦੀਆਂ ਪਮੁੱਖ ਧਾਰਾਵਾਂ ਵਿਚੌਂ ਪ੍ਰਗਤੀਵਾਦ ਦਾ ਮਾਨਵਵਾਦ,

ਨਕੜਬਾੜੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਖਾੜਕੁਪਣਾ ਅਤੇ ਪ੍ਰਯੋਗਵਾਦੀ ਕਵਿਤਾ ਦਾ ਕੁੱਝ ਨਵਾਂਕਰ ਗੁਜ਼ਰਨ ਦਾ ਸਾਹਸ ਸਮਿਲਤ ਹੈ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਉਹ ਉਸ ਆਉਣ ਵਾਲੀ ਧਾਰਾ ਦੀ ਪ੍ਰਤੀਨਿਧ ਥਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੇ ਸਮਕਾਲੀ ਕਵਿਤਾ ਵਿਚੌਂ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਉਭਾਰਨਾ ਹੈ ਅਤੇ ਆਪਣਾ ਨਾਂ

ਧਰਾਉਣਾ ਹੈ।